

# مولفات الجمعية الفلسفية لمصر

برئاسة إبراهيم، الدكتور محمود فؤاد رئيس الجمعية، ودكتور ممدوح عبده رئيس مجلس إدارة

## المذاهب الفلسفية لعظمى في العصور الحادية عشر

تأليف

الدكتور محمد غلاب

دكتور في الآداب من جامعة ليون

أستاذ الفلسفة بالجامعة الأمريكية

وعضو الجمعية الفلسفية المصرية

١٩٤٨ — ١٣٦٧

دار إحياء المخطوطات  
عيسى البابلي وشقيقه



# مُؤْفَاتِ الْجَمْعِيَّةِ الْفَلَسْفِيَّةِ الْمَصْرِيَّةِ

يسرق على إدارتها: الدكتور منصور فهمي بابا رئيس الجمعية، وذكر نزول على عبد الوارداني وكيلها

## المذاهب الفلسفية لعظمى في العصور الحادىة

تأليف

الدكتور محمد غالاب

دكتور في الآداب من جامعة ليون

أستاذ الفلسفة بالجامعة الأزهرية

وعضو الجمعية الفلسفية المصرية

١٩٤٨ - ١٣٦٧ م

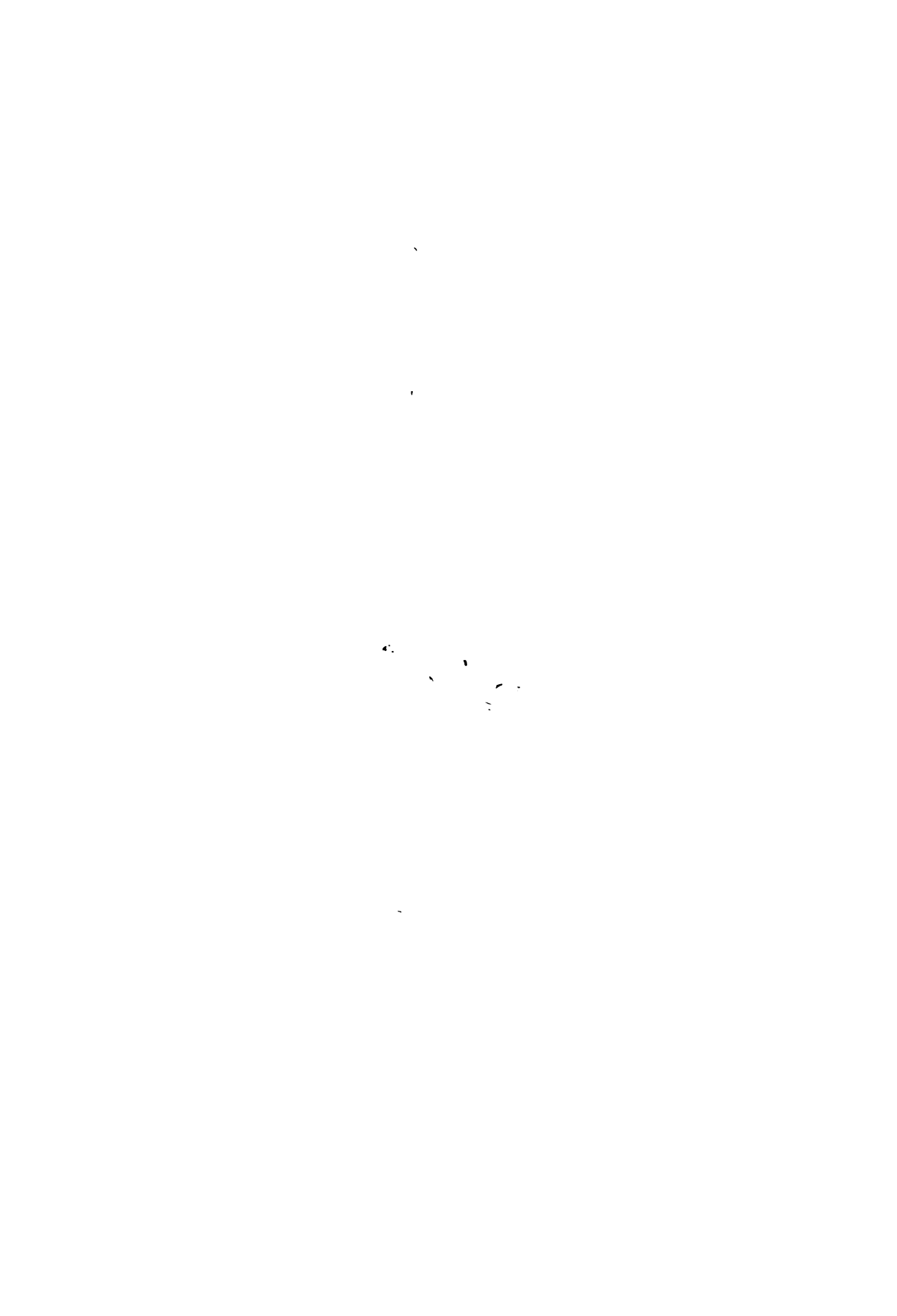
شبكة كتب الشيعة



دار إحياء المخطوطات العربية  
يعنى البهاء الحلبي وشیرکا

shiabooks.net

mktba.net رابط بديل



# مُقدمة

لا تزال الثقافة الشرقية العصرية في حاجة إلى تاريخ شامل للنّاسفة تُبسطُ فيه مذاهبها ونظرياتها وما تعاقب عليها من تطورات ، وما عسى أن يكون للبيئة ، أو للزمن ، أو للمواهب الخاصة ، أو للعوامل الاجتماعية أو السياسية من آثار في تلك التطورات . ولكننا نشاهد – رغم وجود هذه التغرة – أن الفلسفة القديمة قد ظفرت من هذه العناية بمحظ لم تظفر به مثله الفلسفة الحديثة . وهذا طبيعى مادام أن أعلام الفكر من أسلافنا قد تأثروا بتلك الفلسفة إلى حد جعل من المتعذر على الباحث أن يتخطاها إذا أراد فهمهم على الوجه الصحيح المنتج . ولا ريب أن هذا الاعتبار من شأنه أن يدفعنا – ونحن ورثة لتراث أولئك الأعلام – إلى العمل على توثيق عرى الروابط بيننا وبين تلك الفلسفة الغابرة ، بيد أن ذلك لا ينبغي أن يصرفنا عن توسيع دعائم الصلة بين ثقافتنا وبين الفلسفة الحديثة حتى نبرهن على أنها نجحت لأنفسنا وفي عصرنا ، لا للأقدمين وفي عصورهم كما يقال عنا .

ولعل ما نقوم به الآن هو أول محاولة في اللغة العربية لسد هذا الفراغ . وقد آثرنا أن نجزيء تاريخ الفلسفة الحديثة إلى أسفار صغيرة مجلمة سنحاول أن نتوخى فيها السهولة واليسر إلى جانب الإيجاز والاقتصار على الأساسية ما استطعنا إلى ذلك سبيلاً ، وقد آثرنا كذلك أن نتخذ وحدة العصور أساساً للدراسة ، فتفق كل سفر من هذه الأسفار على مرحلة خاصة من مراحل التاريخ الحديث . وذلك لأن المذاهب الفلسفية ليست أسلاء متتالية ، وإنما هي سلاسل متتابعة قد يصل التناقض بين حلقاتها أحياناً إلى حد الانسجام . وإذا ، فمن الممكن أن يلتقي الباحث في خضمها

المائل بتيارات جزئية نسقها وحدات العصور فانسجمت فيما وراء أمواجه التلاطمـة . وهذا يحـدوـنا إلى العناية بالعـصـور ما دامت هـي منـشـأ التـرـابـط والتـامـسـك ، وبـالتـالـي هـي مصدر إـعـارـة الـدـرـاسـة وـالـبـحـث . وإذا انـزـعـ البـاحـث لـأـمـرـ ما مـاـنـ جـسـمـ التـارـيخـ العـامـ عـصـراً بـعـينـه ثـمـ مـنـحـهـ عـنـيـةـ خـاصـةـ ، فـلـاـ بـدـ لـهـ مـنـ العـتـورـ فيـ مجـهـودـهـ عـلـىـ تـيـجـةـ مـرـضـيـةـ، إـذـ أـنـ أـهـمـ النـوـامـيسـ الـفـلـسـفـيـةـ هـوـ مـاـ اـقـتـضـيـ منـ الـقـدـمـ اـطـرـادـ الرـقـ عنـ طـرـيقـ التـأـرجـحـ وـالـتـعـارـضـ وـالـتـأـثـرـيـنـ :ـ الإـيجـابـيـ وـالـسـلـبـيـ . وـسـرـ ذـلـكـ هـوـ أـنـ هـنـدـ مـاـ يـنـعـطـفـ أـبـاجـاهـ عـصـرـ مـنـ العـصـورـ إـلـىـ الرـضـىـ عـنـ مـذـهـبـ فـلـسـفـيـ بـسـبـبـ دـافـعـ أـنـصـارـهـ عـنـهـ يـسـتـبـعـ ذـلـكـ مـنـ نـاحـيـةـ أـخـرىـ أـبـاجـاهـ الـعـقـلـيـاتـ النـاقـدـةـ إـلـىـ تـحـلـيلـهـ وـالـتـنـقـيـبـ عـمـاـ يـمـكـنـ أـنـ يـكـونـ فـيـهـ مـنـ ثـغـرـاتـ حـتـىـ إـذـ عـثـرـواـ عـلـيـهـاـ سـدـدـواـ إـلـيـهـاـ سـهـامـ الـنـقـدـ وـالـتـجـريـعـ . وـعـلـىـ دـاعـمـ هـذـاـ الـنـقـدـ يـؤـسـسـ أـلـخـالـفـ قـوـاعـدـ نـظـرـيـاتـهـ الـجـديـدـةـ مـسـتـفـيدـيـنـ مـنـ تـلـكـ الدـرـوـسـ الـقـاسـيـةـ الـتـيـ تـلـقـاـهـاـ أـسـلـافـهـ ، وـبـهـذاـ يـتـحـقـقـ نـامـوسـ اـطـرـادـ الرـقـ الـفـلـسـفـيـ وـلـوـ فـيـ كـلـ عـصـرـ عـلـىـ حـدـةـ وـتـلـكـ آـيـةـ مـنـ آـيـاتـ صـلـاحـيـةـ درـاسـةـ العـصـورـ مـنـفـرـدةـ ، وـبـالتـالـيـ مـنـ آـيـاتـ تـأـيـدـنـاـ فـيـ سـلـوكـ وـسـائـلـ هـذـهـ التـجـزـئـةـ .

وـقـدـ جـعـلـنـاـ الـمـوـضـوعـ الـأـسـاسـيـ لـهـذـاـ السـفـرـ الـأـولـ درـاسـةـ المـذاـهـبـ الـفـلـسـفـيـةـ الـعـلـمـيـ فـيـ الـقـرـنـ السـابـعـ عـشـرـ . غـيرـ أـنـهـ لـمـ كـانـ درـاسـةـ الـفـلـسـفـةـ فـيـ عـصـرـ مـاـ تـقـضـيـ أـنـ يـواـزنـ الـبـاحـثـ بـيـنـهـ وـبـيـنـ الـعـصـرـ السـابـقـ لـهـ ، فـقـدـ تـحـمـمـ عـلـيـنـاـ أـنـ نـلـقـيـ عـلـىـ عـهـدـ الـنـهـضةـ (ـ وـهـوـ الـعـصـرـ السـابـقـ لـلـقـرـنـ السـابـعـ عـشـرـ مـبـاـشـرـةـ )ـ نـظـرـةـ مـتـأـنـيـةـ فـاحـصـةـ ، لـنـتبـيـنـ كـيـفـ أـنـهـ كـانـ إـعـدـادـيـاًـ طـبـيعـيـاًـ لـمـ حـيـصـ عـنـهـ لـلـقـرـنـ السـابـعـ عـشـرـ ، وـلـكـنـ يـنـبـغـيـ أـنـ نـشـيرـ هـنـاـ فـيـ إـجـالـ إـلـىـ أـنـ عـهـدـهـ كـانـ عـهـدـاًـ مـضـطـرـبـاًـ كـلـفـاًـ بـالـهـدـمـ وـالـثـوـرـةـ عـلـىـ كـلـ قـدـيمـ ، مـفـتوـنـاًـ بـالـتـجـديـدـ مـلـيـئـاًـ بـأـنـوـاعـ الـابـتكـارـ وـبـأـلوـانـ الـاستـحـدـاثـ بـدـونـ أـنـ يـرـىـ إـلـىـ غـايـةـ مـحـدـدـةـ ، بلـ كـانـ عـوـاصـفـ الـمـثـلـ بـحـرـيـةـ الـفـكـرـ تـعبـثـ بـهـ وـتـطـوـحـ بـأـرـائـهـ أـحـيـاـنـاًـ إـلـىـ أـلـظـمـ الـجـهـاتـ وـأـكـثـرـهـاـ

تعقداً واحتلاطاً على ما سيجيء مفصلاً في موضعه ، وليس هذا خسب ، بل إن ذلك العصر كان قد أتقلَّ كواهل الفكرين بتلك الـكـبـرـى من المشـكـلـات التي بـسـطـها أمـاهـمـهمـ على أـشـدـ ماـ تـكـوـنـ أـخـذـاـ بـجـامـعـ الفـقـولـ التي تـحـرـزـتـ منـ قـيـودـ الرـقـ، وـتـخـلـصـتـ منـ رـيـقـةـ الـاسـتـعـبـادـ ، وـخـرـجـتـ منـ سـجـنـ الضـفـطـ وـالـقـعـمـ ، لاـ إـلـىـ فـرـدـوـسـ الـهـنـاءـ وـالـسـعـادـةـ ، بلـ إـلـىـ جـحـيمـ الشـكـ وـالـحـيـرةـ ، وإنـ كانـ نـسـيمـ الـحـرـيـةـ الدـائـمـ الـمـبـوـبـ عـلـيـهـا يـشـعـرـهاـ منـ وـقـتـ إـلـىـ آـخـرـ بـإـنـسـانـيـتـهاـ وـكـرـامـتـهاـ وـحـقـهاـ وـوـاجـبـهاـ .

لهـذاـ كـلـهـ اـقـضـىـ النـامـوسـ الـفـلـسـفـىـ أـنـ تـوـجـدـ عـقـلـيـاتـ مـنـظـمـةـ تـأـخـذـ أـنـفـسـهـاـ بـالـقـوـاعـدـ المـحـدـدـةـ وـالـقـوـاـتـينـ الـقـاسـيـةـ كـدـيـكارـتـ وـمـنـ إـلـيـهـ مـنـ وـضـعـواـ دـعـائـمـ الـعـهـدـ الـجـدـيدـ .

إـعـتـادـ الـبـاحـثـونـ أـنـ يـبـدـءـواـ الـفـلـسـفـةـ الـحـدـيـثـةـ بـدـيـكارـتـ ، وـفـيـ الـوـاقـعـ أـنـ الـفـكـرـ الـبـشـرـىـ قـدـبـداـ - بـفـضـلـ هـذـاـ الـفـيـلـيـسـوـفـ - حـيـاةـ جـدـيـدةـ ، أـسـاسـهـاـ إـجـالـالـ الـعـقـلـ ، وـالـحـكـمـ بـعـضـمـتـهـ مـتـىـ تـحـقـقـتـ لـدـيـهـ الشـرـوـطـ الـضـرـورـيـةـ وـالـمـنـهـجـ السـلـيـمـ ، وـفـوـقـ ذـلـكـ فـإـنـ مـذـهـبـهـ قـدـغـمـ الـعـصـرـ كـلـهـ إـلـىـ حدـ أـنـ شـطـرـ الـفـكـرـينـ إـلـىـ شـطـرـيـنـ ، أـحـدـهـاـ يـنـاصـرـهـ ، وـالـآـخـرـ يـنـاخـصـهـ ، وـلـهـذـاـ لمـ يـكـنـ مـنـ الـمـغـالـاةـ أـنـ يـدـعـىـ بـأـبـيـ الـفـلـسـفـةـ الـحـدـيـثـةـ ، وـهـذـاـ عـيـنـهـ هـوـ الـذـيـ دـعـانـاـ إـلـىـ الـعـنـايـةـ بـعـذـهـبـهـ وـبـعـذـاهـبـهـ أـشـيـاعـهـ وـخـصـومـهـ الـذـينـ أـخـذـ كـلـ مـنـهـمـ بـحـظـ مـنـ مـذـهـبـهـ ثـمـ انـفـرـدـ بـاـبـتـكـارـاتـ مـكـملـةـ لـهـ أـوـ مـتـعـارـضـةـ مـعـهـ فـيـ مـعـضـلـاتـ الـأـسـاسـيـةـ ، وـالـذـينـ كـوـنـواـ مـعـهـ وـعـلـىـ ضـوءـ مـذـهـبـهـ مـجـمـوعـةـ مـنـ الـآـرـاءـ الـحـصـيـفـةـ وـالـأـفـكـارـ الـثـاقـبـةـ أـطـلـقـ عـلـيـهـاـ مـؤـرـخـوـ الـحـرـكـةـ الـعـقـلـيـةـ اـسـمـ «ـالمـذاـهـبـ الـعـظـمـىـ»ـ وـمـنـشـأـ هـذـهـ التـسـمـيـةـ هـوـ أـنـ تـلـكـ الـمـذاـهـبـ كـانـتـ تـرـىـ إـلـىـ تـنـظـيمـ طـوـافـهـ الـأـفـكـارـ الـمـخـلـفـةـ ، وـالـأـحـدـاتـ الـمـتـبـاـيـنـةـ ، وـجـمـعـ كلـ نـوـعـ يـتـلـاءـمـ مـنـهـاـ مـعـ أـمـثالـهـ لـلـوـصـولـ إـلـىـ تـكـوـينـ نـظـرـيـاتـ أـسـاسـيـةـ بـسـيـطـةـ مـتـيـنةـ .

وـإـذـاـ ، فـقـدـ كـانـ هـذـاـ الـعـهـدـ عـهـدـ بـنـاءـ بـعـدـ هـدـمـ ، وـجـمـعـ بـعـدـ تـشـتـيـتـ ، وـتـأـكـدـ بـعـدـ رـيـبةـ .

وـقـدـ أـيـقـنـ زـعـمـاءـ الـفـكـرـ فـيـهـ بـأـنـ الـأـسـسـ الـصـحـيـحـةـ الـمـعـرـفـةـ وـلـاـوـصـولـ إـلـىـ الـحـقـائقـ

موجودة ، فلم يكن للتحليل بد من أن ينزل للتكون عن الصدارة التي احتفظ بها طوال عصر النهضة .

ومما تمتاز به هذه المذاهب العظمى أنها أعلنت اليقينية المطلقة التي لم تكن معروفة في العصر السابق ، أو قل التي كان تيار الأفكار المختلفة قد هدمها وقد أحركة العقلية بعدها إلى الاختلاط والتخبط .

وافقت هذه المذاهب العظمى الحديثة عصر النهضة على هدم يقيني العصر القديم والعصور الوسيطة وإن كانت هي نفسها قد ورثت تلك اليقينية عينها حين أعلنت أنها وصلت إلى المعرفة المطلقة ، وصرحت بأنها وضعت مبادئ تصلح أساساً ثابتة ولا تحتوى على مشكلات يراد حلها . ولقد برهن أصحاب هذه المذاهب على قوة في التفكير ، ونشاط في البحث ، ويقين في العلم ، وثقة بالعقل البشري إلى جد لم يعرف له نظير في تاريخ الفلسفة في جميع عصورها .

وبما فاقوا به أسلافهم أنهم مزجوا النظريات الحديثة - عن نظام الكون - بحقيقة محتويات العقل التي كان طول التأمل قد انتهى إلى صحتها . ولهذا كان مشكلة الوجود في هذا العهد محل الأول ثم تليها مشكلة صلة المادة بالنفس ، ثم صلة الإله بالعالم وما شابه ذلك من المشكلات الهامة التي بسطتها النهضة ولم تحلها ، ثم عولت في تلك المذاهب العظمى معالجة دقيقة كان كثير من مبادئها أساساً لأبنية الفلسفة الشاغحة التي تلت ذلك العهد منذ نهاية القرن السابع عشر إلى اليوم ، وهذه المبادئ أو تلك الأسس هي التي ستكون محور بحثنا في هذا السفر الوجيز .

# عصر النهضة

مُهَرِّبٌ :

تواضع المؤرخون الغربيون على أن يطلقوا كلمة «النهضة» بوجه عام على الحركة التجددية التي سطع ضوؤها على جميع نواحي الحياة العقلية في أوروبا الغربية والتي بنت - أدبية وفنية فقط - في إيطاليا منذ القرن الرابع عشر حيث كانت بقية دول أوروبا لاتزال في العصور الوسيطة والتي لم تحول إلى نهضة فلسفية إلا في أواخر القرن الخامس عشر ، ولم تنتشر في فرنسا إلا في أوائل القرن السادس عشر . وقد أطلقوا على ذلك العهد اسم «عصر النهضة» أو «عصر البعث» لأن العصر الذي سبقه كان عصر قحل وجدب وجود . ولهذا أخذ أدباء النهضة يدعونه بـ «عهد الميل المظلم الطويل» . وفي الحق أن عهد هذه النهضة قدين بأن يعتبر بعثاً بعد موت ، أو حركةً بعد جمود مرهق طال مداه وثقلت وطأته على المقول ثقلًا حولها إلى بيداء مجده .

على أن عهد النهضة هذا لم يحلف في أوروبا الغربية بفترة ولم يقفز فيه الأدب والفن والفلسفة قفزة واحدة ، وإنما سبق النهضة عصر آخر مكون من سنتين عدة يطلق عليها المؤرخون اسم «عصر الانتقال» وهو العصر الذي تهيأت فيه العقول والأفكار لقبول النهضة والنجاح فيها ، ولكن هذا التهيو لم يجئ عفوا ولا بطريق المصادفة وإنما جاء خضوعاً للتواصيس الطبيعية التي تقضي بتطور كل ما يحيويه الوجود من كائنات حية أو جامدة والتي تدفع بقوتها الأسباب إلى ظروفها المنتجة التي تؤثر بمقتضاهما في المسيرات فتنشأ من ذلك التفاعل كائنات جديدة لم يكن لها قبل هذا التأثير وجود .

وهكذا خضعت النهضة في أوروبا كما تخضع في كل جوانب الأرض لسفن الله للكونية  
« ولن تجد لسنة الله تبديلاً » .

غير أن الذي يعنينا هنا من النهضة العامة هو النهضة الفلسفية، ولماذا سنقتصر  
على الإشارة إلى لونها الخاص الذي اصطبغت به فيزها عن العصور الوسيطة وإلى ذكر  
أهم أسبابها وغاياتها ثم إلى ذكر لمحات عن أشهر زعمائها .

### ١ - لون النهضة

يمكن أن يطلق بوجه عام على كل تلك الحركات الفلسفية المختلفة التي اكتظ بها  
عصر النهضة اسم « الحركات الطبيعية » وذلك لأنها اتفقت جميعها على الانخضاع للعالم  
ولا السلوك البشري لأية قاعدة خارجة عن ذلك العالم نفسه كـما كانت الحال في العصور  
ال وسيطة حيث كان رجال الدين يرجعون كل تغيير في ظواهر الكون أو في سلوك  
الإنسان إلى الإله الذي هو مركز كل شيء . أما النهضة فقد خرجمت على هذه العقيدة  
القدحية وجعلت تبحث لهذه الظواهر وتلك المظاهر عن نواميس داخلية موجودة في  
العالم وفي الطبيعة البشرية ذاتهما . ولهذا كونت لها فكرة حداثة حرة عن العالم  
وعن الحياة ترى من خلالها الإنسانية وحدها مستمتعة بالإجلال والتقدس وإن كانت  
قد ظلت مسطحة لأنها لم يتيسر لها التعمق الضروري الذي يتطلب الوقت والمدوء  
الكافيين للنظر والتحقيق .

على أنه يجب الاعتراف بأن العصر الحديث مدين بكثير مما ظهر فيه من نظريات  
عميقة لما وضعته النهضة من مشاكل ولم تتمكن من حلها .

## ب - أسباب النهضة ونتائجها

أما وقد أشرنا آنفاً إلى ناموس الأسباب والمسبيات فقد وجب علينا أن نلم في إيجاز بأهم الأسباب التي تكانت على وجود النهضة وهي تتلخص فيما يلي :

(١) حماية الأئمّة الپتاليين وبعضاً أجزاء رؤساء الكنائس الممتازين المتقفين.

للعلماء ورجال الفكر وتشجيعهم إياهم بالعلم وجاههم على البحث الحر والإنتاج المستقل فن الأولين أمراء « ميديسيس » les Médicis ، في فلورانسا ، وأمراء « سفورزا » Sforza ، في ميلانو ، ومن الآخرين البابا « جوليوس الثاني » Jules II ، وأكثر منه خلفه البابا « ليون العاشر » Léon X ، ولا غرو فهو أمير من أسرة ميديسيس السالفة الذكر ، وقد بلغ من تشجيعه الحركة الفكرية وحمايته إياها حدا دفع المؤرخين إلى أن ينسبوا العصر إلى اسمه فيقولوا : عصر ليون العاشر . كما قالوا فيما بعد : عصر لويس الرابع عشر . ومن رجال الكنيسة الذين ساهموا في حماية المفكرين أيضاً « الكاردينال بامبو » le cardinal Bambo .

هذا ، ولا يفوتنا أن نشير إلى أن من بين أولئك الذين شجعوا النهضة وكلفوا بها برعائهم « فرانسوا الأول » (François I) ملك فرنسا وأخلاقه .

(٢) هجرة العلماء الإغريق الذين كانوا منذ زمن بعيد قد استوطنوا مدينة القسطنطينية وأقاموا بها إلى سنة ١٤٥٣ حيث استولى عليها السلطان محمد الفاتح وطرد منها أولئك العلماء فهاجروا إلى إيطاليا وحملوا معهم مخطوطات إغريقية تحوى فلسفات: فيثاغورس، وسقراط، وأفلاطون، وأرسطو، وزينون، وإبيكور، وأفلاطين، فريوس، وغير ذلك مما أنقذوه من أيدي الناهبين والمخربين، فوضعواه بين أيدي البابا والأمراء، نخلقت إذاعته في أوروبا الغربية روحًا جديدة، أخص ما تمتاز به الميل

الشديد إلى الميلينية التي تستلزم انتشار الإنسانية استلزام الشمس الضوء ، فكان من نتائج ذلك أن نودى بأن الإنسان يجب أن ينظر إليه في ذاته لا لأى اعتبار آخر ، وبأن الكتاب يجب أن يدرس ، ليفهم فهماً حراً ، لا ليرى مقدار قربه من النصوص المقدسة أو بعده عنها .

ومن نتائج إذاعة هذه المخطوطات الميلينية أن اطلع التقفوون على النصوص الأصلية ووازنوا بينها وبين الخلط الذي ملاه به اليهود والسريان والعرب والمدرسيون بطون الكتب وظل يعتبراً ضمن الحقائق حتى كشفت النصوص الصحيحة بطلانه .

(٣) استحداث المطبع الذي صير الحصول على الكتب أسرع وأرخص وأسهل من ذي قبل ، فانتشرت بذلك المؤلفات الإغريقية النفيسة التي أمعنا إليها آنفا . وأول من كشف الطباعة هو « كوستير المارليمي » Coster de Harlem ، الهولاندي الذي طبع بعض الأسفار على آلة خشبية في أوائل القرن الرابع عشر ، ولكن هذا الكشف ظل عقيماً أو ضئيل الفائدة على الأقل حتى استحدث « جيتانبيرج » Guttemberg ، آلة تطبع بوساطة حروف معدنية متحركة اهتدى إليها بعد بحث طويلاً وأبرزها إلى حيز الوجود في سنة ١٤٤٠ م . وأول كتاب طبع في هذه المطبعة هو التوراة . وكان ذلك في مدينة « ستراسبورج » في سنة ١٤٥٠ . وفي سنة ١٤٧٣ دعا « چان دي لا پير » Jean de la Pierre مدیر جامعة باريس ، و « جيوم فيشييه » Guillaume Fichet ، أستاذ الأدب بها ثلاثة من رفاق « جيتانبيرج » فأسسوا مطبعة في السوربون واستدعي ذلك أن يحميهم مدير الجامعة وأساتذتها من الجمهور الذي كان يعتقد أنهم سحراء جاءوا إلى باريس ليظهروا عمل المردة والشياطين ، ولكن هذا الجهل لم يدم طويلاً ، إذ لم تثبت المطبع أن عمت في باريس وفي عواصم المقاطعات وأنتجت النتيجة المرجوة منها ، وهي المساهمة في تكوين النهضة . ومن أهم النتائج

التي أحدها هذا الابتكار إلى جانب تعميم العلم وسهولة الحصول عليه هو تحديد النصوص وحفظها من عبث العابثين وحمايتها من الحذف والزيادة والتلويه والتبدل والتحريف عن سوء نية أو عن جهل .

(٤) تقدم العلوم ونشاط الاختراعات الجديدة في أفرعها واصطلاحاتها على اختلاف أنواعها .

(٥) الكشف الكبري التي قلبت التاريخ والجغرافيا القديمين رأساً على عقب وأتاحت فضلاً عن ذلك لفكري ذلك العصر أن يروا فريقاً كبيراً من البشر يعتقدون ديانات غير ديانتهم ويسرون طبق تقاليدهم متباعدةً مع تقاليدهم ، ولم يأت اتفاق مع آرائهم ، فأحدث ذلك احتكاكات فكرية كان لها أثرها .

(٦) حركة الإصلاح الديني التي أعدت أولاً في إنجلترا في القرن الرابع عشر ثم في بلاد التشيك في القرن الخامس عشر ثم ظهرت بخلاف في سنة ١٥٢١ م على يدي «لuther» ولكن لا ينبغي أن يفهم أن هذه الحركة كان لها أثر مباشر في النهضة ، كلا ، فهي حركة دينية محضة معادية للفنون والآداب ، ومتعارضة مع المودة إلى العصور الهيلينية ، وإنما فائدتها قد جاءت من أنها تؤسس دعوتها على الدراسة الشخصية للتوراة وعلى أن كل فرد يجب عليه أن يقرأ نصوصها ويتأمل فيها ، ليستخرج منها مبادئه وأفعاله . وإذاً فهي تدعو إلى فصل عرى الصلة بين الفرد والسلطة الدينية ، وتنادي بالنظر الحر ، وتعمل على استقلال الفكر .

هذه هي أهم العوامل التي تكادت على إيجاد النهضة ؛ أما أسباب بروغ شخصها من أفق إيطاليا بنوع خاص فتها : أن كل المنتجات الإغريقية كانت مترجمة إلى اللغة اللاتينية وهي لغة إيطاليا ، وأن العلماء الذين طردوا من القسطنطينية قد استوطنوا تلك الأصقاع ، وأن الآثار الإغريقية كانت في إيطاليا أبقى منها في أي بلد آخر ، وأن

الحالة الاقتصادية والسياسية والاجتماعية في تلك البلاد كانت تقتضي أن تكون هي مبعث النهضة.

أنتجت هذه الحركة الانتقالية المضطربة كثيراً من الرجال المبرزين في أفرع العلوم المختلفة كالطب والتشريح والفالك والرياضية والطبيعة والكيمياء والتاريخ والجغرافيا وغير ذلك . ولما كانت الفلسفة أهم نواحي التفكير البشري ، فقد كان من الطبيعي أن ينالها أوفر حظوظ هذا النهوض العقلي ، وهذا هو الذي حدث بالفعل ؛ فظهر عدد عظيم من المفكرين الأحرار ، وال فلاسفة المجددين الذين استطاعوا أن يزحفوا عن كاهل البشرية ذلك النير القاسي الذي أغلقت به عصور الجهل والظلم والاستبداد.

يد أن أولئك الفلاسفة - رغم نهوضهم - لم يتخلصوا من الآراء القديمة ، بل حاول كل واحد منهم أن يمزج مبادئ النهضة بالمذهب القديم الذي يعتنقه ، أو بعبارة أخرى كانت غاية كل واحد منهم أن يجعل الفلسفة القديمة التي يناصرها محوراً يدير حوله الآراء الحديثة التي أجملناها لك آنفاً في «أن الطبيعة محتوية على أسبابها المؤثرة فيها ». ولا ريب أن هذه الخطة قد خلقت في منتجات النهضة تعارضات شتى ، ووضعت أمام أربابها عقبات جساماً . ومهما يكن من شيء فإننا سنحاول أن نلم هنا في إيجاز بتلك الحركة الفلسفية مبينين أقسامها المختلفة ، وشارحين وجهة نظر كل قسم منها .

### ج - تيارات الفكرية

نستطيع أن نقسم التيارات الفكرية التي ظهرت في ذلك العصر المضطرب إلى أربعة أقسام ، وهي : التيار الأرسطي ، والتيار الأفلاطوني ، والتيار الأخلاقى ، والتيار العلمي . وإليك نبذة عن كل واحد منها :

## (١) التيار الأرسطي :

لما كانت جامعة «پادوا» Padoua خاضعة منذ سنة ١٤٠٥ لجمهورية البندقية الحرة ، فقد سبقت غيرها إلى الاستمتاع بحرية الفكر ، فتخلصت من تدخل السلطة الدينية في أساليب تعليمها ، وجعل الأستاذة الأحرار يدرسون فيها بصرامة شرح الاسكيندر الأفروديزى وابن رشد لنظريات أرسطو ، وها الشرحان المعارضان في نظرية خلود النفس عند المعلم الأول<sup>(١)</sup> . وأشهر أستاذة هذه الجامعة أو أبرز رجال هذا التيار هو :

«بيترو بومبونازى Pietro Pomponazzi» وقد ولد في ماتتو في سنة ١٤٦٢ وتوفي في بولونيا سنة ١٥٢٥ .

ونحن إذا نظرنا إلى كتاب هذا الباحث المعنون «عن خلود النفس» الذي ظهر في سنة ١٥١٦ ألقينا فيه ما يجعله جديراً بأن يعتبر مقدمة لنوع البحث الحديث ، إذ أنه - مع أن غايته لم تكن إلا التنقيب عن رأى أرسطو الصحيح - يعلن أنه يناقش هذه المسألة على ضوء العقل الطبيعي وباستقلال عن كل سلطة ثم يبسط السؤال التالي : إذا فرضنا أنه ليس لدينا أى وحي إلهى ، فأية فكرة يجب علينا أن نكونها عن الإنسان وعن مكانته في العالم؟ ثم هو لا يليث أن يجد الجواب على هذا السؤال عند أرسطو نفسه فيما يثبته شراح كتبه . ومن هذا الجواب يقطع رأيه في النفس البشرية

(١) يرى الاسكيندر في هذا الشرح أن النفس هي صورة للبدن لا يمكن استقلالها عنه ، وبالتالي لا يمكن بقاها بعده ، فهى كائنة بكونه وسائلة بفساده ، بينما ينسب ابن رشد إليها شيئاً من معنى وجود فيقرر أن العقل العام هو وحده الأبدى وأن النفوس الفردية لا تزيد على أنها تسام في بساطة أفعالها العليا وهي التعقلات .

فيقرر أنها الصورة الكاملة للbody ، وهذا التقرير يقتضي نق وجوهها مستقلة عنه . ولا شك أن لهذا الرأى من الناحية الخلقية نتائج جديرة بالعناية مادام أن النظر إلى المثوبة أو العقوبة بعد الموت لم يصبح قادرًا على أن يكون باعثاً من بواعث العمل للإنسان الطبيعي ، بل بالعكس يصرح « پومپونازى » بأن هذه النظرة إلى الحياة الأخرى في الأخلاق ردئه ، إذ هي تحول بين الإنسان وبين فعل الخير للخير ، وهو يقرر أن الإنسان يجب أن يجد في حب الخير وبغض الشر مبرراً كافياً لسلوكه ، وهذه هي إحدى نواحي تجديده و هي الإدراك الواقعي للحياة الإنسانية دون الإذعان لأى مصير غير طبيعي .

بيد أنه ينبغي أن نعلم أن جامعة پادوا - رغم هذا التجديد الملحوظ - قد ظلت فيما يتعلق بعلم الطبيعة أرسطو طاليسية وفيه للنظريات القديمة ولم تساهم في الحركة العلمية التي ظهرت في عصر النهضة وإن كانت قد تقدمت غيرها إلى الأخذ بنصيب من التجديد في الأفكار الفلسفية . ولهذا كانت آراؤها الطبيعية ضعيفة بالية بقدر ما كان النقد النظري والديني والخلقى لديها ذا أهمية قينة بالاعتبار .

## (٢) أتبار الرؤوف طوني:

كان المسيحيون منذ أوائل عهدهم بالتفكير الفلسف المنظم يستقبلون الأفلاطونية خير استقبال ، ففي كل أطوار العصور الوسيطة كان لها أنصار من المتدينين يؤيدونها ويحاولون خلق الصلة بينها وبين المسيحية أو تقويتها . ولهذا لم يجد دعاتها في عهد النهضة من المقربات ما وجد إخوانهم دعاة الأرسطو طاليسية ، بل بالعكس قد استعانت الجماعة الفنية في فلورانسا في سنة ١٤٤٠ بالأفلاطونية لتقاوم بها آراء أرسطو عامة وعلى الحصوص نظرية جحود خلود النفس ، وأكثر من هذا أن بعض كبار المفكرين

مثل « مارسل فيسان » Marsile Ficin قد ظلوا إلى القرن الخامس عشر ، والأمل في مصالحة المسيحية والفلسفة يملاً نفوسهم ، وقد أعلن هذا الأخير أن البحث الفلسفية ضرورية لمساعدة التعاليم الدينية على التخلص من زندقة ابن رشد التي أصبحت الأساليب الدينية غير قادرة على كبح جماحها ، وأنه ينبغي إيجاد دين فلسفى يصنف إلى الفلاسفة مفتبطين ، بل قل : إنهم قد يقتعنون به ، وأن الأفلاطونية هي أصلح المذاهب لهذه المهمة ، لأنها بتحولها بسيطة تصير مسيحية .

يستمر هذا التيار مستمتعا بالسيادة في الهيئات الدينية ، فأعلن « ايراسم Erasme » وهو من كبار دعاة الإنسانية في القرن السادس عشر أنه سعيد بلحظة الوفاق التام بين المذهبين : « المسيحي والأفلاطوني » حول النفس البشرية الموثقة في البدن والتي تحول المادة بينها وبين مشاهدة الحقيقة كما يتفقان في مزج شخصية الحكيم بشخصية التق ، ولكن لهذا اللون من التوفيق بين الدين والفلسفة يعني دارس العصور الوسيطة كثراً ما يعني دارس النهضة ، لأنه من خصائص تلك العصور . ولهذا سنفضي عن الإفاضة فيه وسنقتصر في بحثنا على بعض المفكرين من أشياخ هذا التيار الذين ساهموا في تقدم العلم في عصرهم وحاولوا إدخال أفكار جديدة في مذاهبهم عن العالم وشرح ظواهره وإن كانوا قد احتفظوا بإطار فلسفة العصر القديم وعقيدة العصور الوسيطة ، ومن أشهر هؤلاء المفكرين .

« نيكولا الكوزي » Nicolas de Cusa وقد ولد في « كوز » في ألمانيا سنة ١٤٠١ ، ولما شب درس في بلاده ثم في « بادوا » وأخذ يرتقي في المناصب الدينية حتى صار كاردينالا ، وقد ساعد صديقه البابا بيوس الثاني على مناهضة حركة الإصلاح الديني التي كانت لازالت ناشئة ثم توفي في سنة ١٤٦٤ .

كان اللاهوت غايتها القصوى ، ولكن هذا لم يمنعه من إنتاج أفكار شديدة ، وأراء

قيمة في نظرية المعرفة وفي العلم الطبيعي ، أما فلسنته فقد كانت على الأخص أفلاطونية حديثة ، ولهذا سنغضي عنها هنا ، وإنما نسجل ما استحدثه فيها وهو أنه أجهد نفسه في إزالة مابها من تناقض ونبو عن العقل ، وظل يتبع هذا النهج حتى اهتدى إلى النسبية في الأفكار ، ففي فكرة تحديد المكان والحركة مثلاً وصل إلى الاقتناع بأن العالم لا يمكن أن يكون له محيط ، وإلا لكان هناك شيء آخر يعاشه ويحده ، وبهذا لا يكون العالم حاوياً كل شيء ، وذلك ينافي أن يكون هو العالم ، وإذا ثبت أنه لا محيط له ، ثبت أنه لا مركز له ، وإنما الإنسان حيث يكون يخيلي إليه أنه في المركز سواء كان على الأرض أم في النجوم أم في الشمس ، وإذا اتفق المركز عن العالم لم تكن الأرض ساكنة ، لأن العلة التي كان القدماء يستندون إليها في إثبات سكونها إنما هي تمركزها ، والذي يجعلنا لا نشعر بحركتها هو عدم وجود نقطة ثابتة تقيس عليها ونعتبرها محور الموازنة . وبهذه النظرية يهدم «نيكولا الكوزي» مذاهب القدماء في حد العالم وتمرّكز الأرض وثباتها .

ومن هؤلاء المفكرين أيضاً :

«چيوردانو برونو» «Giordano Bruno» وقد ولد في سنة ١٥٤٨ في «نولًا»

في إيطاليا الجنوبيّة من أحدى أمر الأشراف ، ولا بلغ من العمر ستة عشر عاماً دخله أهل دير في نابولي . وفي سنة ١٥٧٦ أتهم بالهرطقة ففرّ بحاجة بنفسه من السجن ، ومنذ ذلك العهد بدأت حياته التائهة ، فاتجه إلى إيطاليا الشماليّة ، وفيها اطلع على مذهب «كوبيرنيك» «Copernic» ولكنّه لم يلبث أن غادرها لاصطدامه فيها بالتيار الأرسطو طاليسى القوى الذي كان رجال الدين إذ ذاك يؤيدونه ، فذهب إلى چنيف ، ولكن سرعان ماخاب أمله ، إذ ألقى البروتستانتين فيها أضيق صدوراً من الكاثوليك خار تخل إلى فرنسا ، وفيها سما بجمه وأخذ يدرس بنجاح في تولوز ثم في باريس ، ولم

يُكَد « هنري الثالث » « Henri III » ملك فرنسا يسمع به حتى دعاء إلى مجلسه واستمع إلى آرائه ثم منحه رضاه وحمايته ، وبعد ذلك ارتحل إلى إنجلترا يحمل توصية من الملك المذكور ، ولكن الإنجليز لم يروقه فدعاهم بالبراءة ، وأعلن أن مثل إذاعة العلم بينهم كمثل نثر الجوادر أمام الخنازير <sup>(١)</sup> ، ولم يلبث أن قطع حاضراته في جامعة أكسفورد وعاد إلى باريس فلم يستطع الإقامة فيها لتغير الحالة السياسية ، فارتحل إلى الامبراطورية الچيرمانية ، ولكنه طرد بسبب أفكاره من جامعتها إلا جامعة « فيتنبرج » Wittemberg فظل يدرس فيها عامين ثم ارتحل إلى البندقية ليعلم أحد أبناء الأشراف ، ولكن هذا التلميذ أبلغ عنه السلطة الدينية فقبض عليه فظل رهين السجن ثمانية أعوام ، وبعد قضية طويلة حكم عليه بالإحراق حياً ونفذ هذا الحكم في روما في سنة ١٦٠٠ .

### من حياته وأراءه :

كان هذا الفيلسوف أسبق معاصريه إلى التأليف فيربط النظريات الفلسفية وجعلها مجموعات تلائم كل مجموعة منها بعضها مع بعض ، وإن شئت فقل : إنه كان أولى طلائع النهجيين في عصر النهضة ، وقد أعلن أن الفلسفه مدينون في أجل ما أنتجو من مذاهب فلسفية لتجاربهم الطويلة المتالية التي لو لاها لما وصل أحد إلى التميص . وعنه ألقى الباحثون للمرة الأولى الطموح إلى إيجاد فلسفة جامعة تضم خير ما أنتجه سلسلة الفكرين الذين تقدموا والذين لا يمتدون منهم إلا أرسطو الذي يصفه بما نصه : « إنه ذلك الرجل الشتام الطماع الذي أراد أن يحط من قيمة

(1) Hoffding, Histoire de la Philosophie moderne, tome I. p. 120

آراء الفلسفه الآخرين ومن طرائق تفلسفهم »<sup>(١)</sup>.

أدت هذه الرغبة عنده في الإحاطة بكل ماتقدمه وفي إثبات أفضله ، وفي الربط بين النظريات المتلائمة إلى إظلام أفكاره ، وتعقيد آرائه إلى حد ضائق كل الذين حاولوا دراسة منتجاته وحملهم على رميء بالتناقض . وبيان ذلك أن الباحث كثيراً ما يعثر عند « برونو » على نظريات لم يتعدّ وجودها مجتمعة في مؤلفات غيره ، وذلك مثل وجود أقانيم أفلوطين الثلاثة : الإله ، والعقل ، ونفس العالم ، ثم المادة بعدها . وهو لشرح هذه الأخيرة يستخدم نظرية مركزية الشمس الكوپيرنيكية ويضيف إليها لانهائيّة العوالم ، وكذلك يجد المرء عند نظرية الشّيات البارميسيي ، وهو يشرحها بأن الإله يجب أن يدرك على أنه جوهر غير متناه يخل عن أي تغير من تغيرات الظواهر والأحداث ، وأيضاً هو يدرك تلك الظواهر على أنها كميات هائلة من الذرات ، ولكن دون أن يهجر فكرة وجود جوهر أعلى أعلى يتمثل في كل شيء ، وهذه هي روح ذرية أفلاطون ، لا ذرية ديموكريت ، ولقد رماه بعض المحدثين لهذا المزج بالتناقض ، ولكن الأدقاء رأوا فيه مفكراً تطورياً حاول أن يخلص المذاهب القديمة من قيودها المرهقة وأن يستخدم خير نظرياتها في بناء « فلسفة الجامعة » التي يصبو إليها . وكل ما يؤخذ عليه أنه كان جريئاً في التأويل والاستخدام ولم يكن جاماً ولا متسبباً بكل قديم على علاقته ، بل كان أول همه إذا رأى نظرية حديثة أن يحاول التوفيق بينها وبين القديم ، وأن يجتهد في إثبات أنه ليس في ذلك القديم ما يحول دون حداهنه فن ذلك مثلاً أنه حين اطلع على نظرية مركزية الشمس الحديثة التي هدمت نظرية مركزية الأرض الأرسطوطاليسيّة ، أعلن أنه لا يوجد أبنة في أي جزء من أجزاء فلسفة أفلاطون ما يدل على تشبّهه بمركزية الأرض ، وفوق ذلك فإن الفيتاغورية قد

(1) Emile Bréhier, Histoire de la Philosophie, tome 1 p. 778.

قالت من قبل بتمركز الشمس .

هذا كله فيها يتعلق بتوفيقاته وتلقيقاته ، أما آراؤه الخاصة فأشهرها أنه مع قوله بمركزيّة الشمس بالنسبة لعالمنا كما يرى كوبنهايク ، يقرر أن الكون غير محدود ، وأنه مؤلف من عوالم غير متناهية تشبه عالمنا ، وأن لكل واحد منها شمسه التي هي مركزه ، وفي كل نقطة من هذا الكون اللامتناهى تصرف الألوهية كروح مدبرة تحيط بكل شيء وتحمّل كل شيء الحياة والحركة ، إذ أن الألوهية هي روح روحنا كما أنها روح الطبيعة كلها ، وهو يرى أن المظمة الإلهية لا يمكن أن تتضح ولا أن تتحقق إلا في عالم غير متناه . وأهم ما يميز فلسفة برونو ، هو فكرة مزج المثالية الأفلاطونية بواقعية الطبيعة . وبهذه الميزة قد تقدم علماء عصره بخطوات واسعة فسجل بهذا تفوقاً بارعاً لا يصح الإغفاء عنه .

### (٣) التيار الراهن في :

يمتاز مفكرو هذا التيار الثالث عن مفكري التيارين السالفين بأنهم مبتكرون لم ينتسبوا إلى فيلسوف قديم أو يتقيدوا بنظريات غابرة ، وإنما قد تحرروا من كل أثر عتيق وهبوا يعرضون الإنسان على حالته الطبيعية ، لأنه أثر من آثار الطبيعة أى دون أى التفات إلى مصيره المتحدث عنه في الكتب الدينية ، ومن أشهر مفكري هذا الفريق :

« Michel de Montaigne »

عياته :

فبراير سنة ١٥٣٣ من أسرة عالية نبيلة ذات شهرة فائقة ، فنشأ نشأة راقية وتربي بين أحضان العلم ، لأن والده كان رجلاً مثقفاً مستنيراً في كثير من أغصان العلوم والمعارف ولم يقتصر هذا الوالد العالم على تهذيب ابنه في المنزل أو في الدير كما كان كثير من سرائر عصره يفعلون ، ولكنه استدعى له أستاذين من أشهر العلماء ، ليعلما هذا الابن الناشيء اللغة اللاتينية تحت سمع ذلك الوالد الحكيم وبصره ، ولم يكتف بهذا أيضاً ، بل أراد أن يدرس ابنه اللغة اللاتينية دراسة اللغات الحية ، فلا يقنع بمعرفتها علمية كما كان المتعلمون في ذلك العصر يفعلون ، وإنما يجب أن يعرفها ترجمة واستقاءاً وأسلوباً وكتابة وتلکلاً . ولشدة تصميمه على تنفيذ ذلك العزم قد حتم على كل من في القصر أن يحفظوا من اللغة اللاتينية جميع الكلمات الازمة لحياتهم المنزلية وأن يخاطبوا بها الغلام ، بل وأن يخاطبوا بها أمامه فيما بينهم حتى تثبت هذه اللغة الجديدة في ذهنه شيئاً عملياً مرتجاً ، لأنه كان مقتنعاً بأن كل ثقافة بدون اللغتين : اللاتينية والميلىنية ناقصة براء ، وعامية مبتذلة .

ولما كان هذا الوالد يبني أن يكون ابنه أحد رجال السياسة المشار إليهم بالبنان ، فقد عوده منذ العام الرابع على الاختلاط بالريفيين والامتزاج بطبقات الشعب المختلفة ، لينشأ محبباً لهم ومحبوباً منهم . وبهذه الطريقة يستوثق والده من انتخابهم إليه في المستقبل ، لتمثيلهم في أحد المجالس النيابية وقد كان ذلك بالفعل حين جاء الوقت الملائم له .

الحق هذا الوالد الحكيم ابنه بعد ذلك بمدرسة « جين » بـ « بوردو » فدرس فيها من معارف أهل عصره ما جعله خليقاً بأن يفكر تفكيراً حرراً بعيداً عن القيود والأوهام والخرافات التي كانت تنشى عقول الأغلبية القاهرة في عصره . ولما انتهى من دراسة المواد الثقافية الازمة والمعارف العامة الضرورية ، شرع في دراسة القانون

حتى يتمكن من الظفر بتلك الأممية التي كانت تحتل رأسه في تلك الأيام ، وهي مركز المثل السياسي العالم بالقانون .

ولما تخرج في الحقوق اندمج في الحياة العملية وساهم في سياسة الدولة ، فانتخب عضوا في مجلس إقليم « بوردو » فمثل ناخبيه تمثيلاً مشرفاً يرضيهم ويسرهم ، بل يجعلهم يفخرون بنيابته عنهم خيراً يتکافأ مع ما قام به من جلائل الأعمال ، غير أنه تخلى عن هذه العضوية حين توفى والده وصمم على أن يعيش في قصره ، ليفرغ جهده في أعماله الخاصة .

ويمدحنا دى مونتييني عن نفسه فيقول: إنه لم يشعر بالمسؤولية حق الشعور إلا حين توفي والده لأنّه أحس بالحياة تلقى فوق كاهله كل أثقالها وأرزاها دفعه واحدة وفي ساعة واحدة ، وهي الساعة التي تلت مغادرة والده للحياة ، فرأى عند ذلك أن الواجب يقضي عليه بأن يخلع « الروب » ويتقلد السيف ، ففعل غير متعدد في تلبية نداء هذا الواجب القدس ، وهو حلوله محل والده في حماية القاطعة والاستعداد للناتل للمقاتلة ، والاستشهاد في سبيل الوطن كما كانت عادة أبناء الأشراف في ذلك الحين .

تزوج « مونتييني » بعد أن أصبح رجلاً ناضجاً يفهم حقوق الزوجية ، ويقدر الواجبات العائلية حق التقدير بالآنسة المذهبة النبيلة « فرانسواز دى شاسيني » وقد أعقب من هذا الزواج بنات .

وفي سنة ١٥٨١ سافر إلى شمال فرنسا ثم إلى ألمانيا فإيطاليا ، فاتسعت معارفه ، وكثرت تجاربه ، وقوى ضوء أفق ثقافته قوة ظهرت آثارها في الجزء الثالث من كتاب « المحاولات ». وفي أثناء رحلته هذه تسلم رسالة من مواطنه يبنؤونه فيها بأن أهل « بوردو » قد انتخبوه لها عمدة أثناء تغييبه ، فرفض القيام بهذا العمل

الثقيل في أول الأمر ، ولكنهم أحوالاً عليه وتمادوا في الإلخاج ، فلم يسعه إلا النزول عند إرادتهم ، فقبل هذا المنصب وكان محقاً في رفضه إياه حين رفض ، لأنه أتعبه كثيراً في أواخر أيامه ولا سيما حين كانت نار الحروب الداخلية تشتعل من حين إلى حين .

وفي سنة ١٥٩٢ هو نجم حياته الذي طالما تألق في سماء فرنسا ، فكان عاملاً كبيراً من عوامل إثارتها ، وهكذا ظل اسمه يستمتع بالحياة والعظمة بين أسماء كبار فلا مفهوم عصر النهضة ، بل كان في طليعتهم .

### مؤلفاته :

بعد أن أفر موتييني كل شيء في نصاته من أمور الأسرة والمقاطعة اللتين أصبح مسؤولاً عنها على أثر وفاة والده وأشعر من حوله من الأشراف الموازين له بأن مقدرته على حمل السيف لا تقل أبداً عن مقدراته على الدفاع في قاعة المحكمة ، أو الخطابة فوق منصة المجلس النيابي . وبعد أن تم له كل هذا أخذ يحس بالليل إلى الراحة والسكون يوماً بعد يوم ويشعر بجذبه في عنف نحو المكتبة التي أفنى بين جدرانها الأربعين سنة الأولى من حياته ، ثم انصرف عنها حين دعته إلى الانصراف ضرورات الحياة الاجتماعية وبواطن الاحتفاظ بالتقاليد « الأرستوقرطية » ؛ وإذا شئت فقل : إنه لم ينصرف عن المكتبة وإنما هو بمدح هذه التقاليد العائلية قد أنم في قلبه هذا الشغف بالكتب حيناً من الدهر فلما زال تأثير هذا المدح وبطل عمله عاد الشغف إلى الاستيلاء من جديد على قلب هذا العالم العبرى فجذبه قسر إرادته إلى المكتبة فعكف على ما فيها من جلائل المؤلفات وضخم المجلدات يستعيد قراءتها ، ويستظر بعض عباراتها ، ويتابع غوامض مراميها ، ويستقصى متشعبات معازيمها حتى إذا

اجتمعت لديه من الأفكار الفلسفية والأدبية والاجتماعية كمية وافرة نشرها أمام ذهنه المستقيم على بساط البحث والنقد والتحليل والتحيص مستنيرًا في ذلك كله بصباح النطق المنير وحججه الدامنة ، وبراهينه القاطعة دون خضوع لأى سلطان آخر غير سلطان عقله .

ولما انتهى موته من عملية النقد والتحليل رأى أنه قد تجمع لديه من الموارد الفلسفية والاجتماعية ما يكفي لتكوين عدة مؤلفات ، فبدأ يقييد هذه الفكر القيمة ، ويسجل تلك البحوث الفخمة في مؤلف ضخم سماه : « المحاولات » وقد ظهر في سنة ١٥٨٠ الجزءان الأول والثاني منه ، أما الجزء الثالث فلم يظهر إلا بعد ثمانية أعوام من هذا التاريخ أى بعد عودته من تلك الرحلة الطويلة التي قام بها خارج فرنسا والتي أشرنا إليها آنفًا .

لم يُكِد كتاب « المحاولات » يظهر حتى افتتن به كثير من العقول المذهبة التي خلقت فيها الثقافة استعدادً قوياً للتخلص من أغلال الخرافات ونبذ كل التعاليم المعادية للعقل والمنطق التي كان المغرضون يقومون بنشرها بين أفراد الشعب لميتوا في رؤوسهم عناصر التفكير .

افتتن المستنيرون بكتاب موته ، لأنهم وجدوا فيه نموذجاً جديداً من التفكير لا عهد لهم به ، وجرأة قوية على النقد لم يكونوا يتوقعونها ، ومقدرة فائقة على مواجهة الحقائق لم يكونوا يحلمون بمثلها في عصور الاستبداد . وفي الحق أنه لو لا مجده أسرته وقوة أنصاره لرى بالكفر والإلحاد ، أو على الأقل بـ « اللاأدريّة » التي يستوجب عليها أن يكون طعمة لنار الحشب القوية كما كانوا يفعلون بكل الملاحة والزنادقة في ذلك المعهد ، ولكنها الأغراض الدنيوية هي التي كانت تسود القلوب وحدها دون الإخلاص للحق .

ومهما يكن من الأمر فقد انسحر بكتاب موتييني كل الشباب المثقف ، وكان من بين المفتوحين بهذا الكتاب إلى حد الغالاة الآنسة « جورنيه » التي لم تكدر ترى هذا الكتاب وتنتهي من قراءته حتى جنت هياماً به ، وتركت في الحال مقرها وأسرتها وأتجهت إلى مؤلفه فأظهرت له فرط إعجابها ، وعظيم تقديرها لكتابه ، وما زالت تتردد عليه ، وتعلن غرامها بأسلوبه وأفكاره ، وحبها لحادثه ونقاشه حتى صرحت له في أحد الأيام بأنها ترغب في أن تنتسب إلى أسرته وأن يتبعاها مؤلف كتاب « المحاولات » فراق موتييني هذا المنظر الغريب وجعل ينظر إلى هذه الفتاة نظره إلى عرائس الشعر عند المهيلين ثم أجاب سؤلها ، وحقق لها أمانتها فألحقها بأسرة « موتييني » وظلت ترافق هذه الأسرة حتى مات عميدها ، فاستمرت عاكفة على الوفاء لها ، ووقفت نفسها على خدمة أمي هذا الفيلسوف الراحل وبنته ، وعلى تدوين نصوصه وتقيد أفكاره ، وطبع كتبه ، والإشادة بأدبه وعلمه ، وفلسفته وأخلاقه . ولقد بالفت هذه الفتاة في تقديس أدب موتييني حتى أخذ الشبان يسخرون منها ويقولون : روت لنا الفتاة العجوز عن موتييني كذا وكذا . وفي الحق أن الثقافة الفرنسية والتاريخ العام مدینان بنصوص موتييني وأفكاره لهذه الفتاة النادرة المثال . ولا دليل أن هذا التقدير الذي ظهر من جانب الآنسة « جورنيه » نحو بهذا الفيلسوف الكبير يجب أن ينظر إليه بعين الاحترام والإجلال من جانبنا نحن المصريين الذين لم يستمتعوا بمشاهدة مثل هذه العواطف النبيلة بين مثقفينا ومثقفاتنا ولا برؤية هذا الغرام السامي بالعلم إلى حد التضحية والتفاني في شخصية العالم والالتحاق بأسرته ، ووقف الذات على خدمة زوجته وذريتها من بعده كما فعلت الآنسة « جورنيه » مع « موتييني » مؤلف كتاب « المحاولات » إجلالاً لمنتجاته . العقلية ، فهل لنا أمل في أن يجيء ذلك الوقت الذي زر فييه المستيرين والمستيرات

من المصريين يشغفون بالعلم والفلسفة شغف الآنسة « جورنيه » بهما؟

كان ميشيل دى موتنين قد صمم على القيام بطبعة أخرى لكتاب المحاولات زاد فيها أفكاراً جديدة ، وعدل فيها بعض الأفكار القديمة ، ولكنه توفي قبل أن يشرف على طبعها ، فأتمت ذلك الآنسة جورنيه بعد وفاته .

ليس كتاب المحاولات هو كل ما ترك موتنيني من المنتجات ، وإنما ألف كتاباً آخر ، له قيمة وله شأنه في عالم الأدب والتاريخ ، ذلك هو كتاب « المذكريات » الذي سجل فيه كثيراً من حوادثه الخاصة ووقائعه الشخصية ، وقد فيه مشاهداته في رحلاته إلى ألمانيا وإيطاليا . وقد تولت الآنسة جورنيه أيضاً طبع هذه المذكرات وتصحيحها بإجاده وإتقان .

لم يقتصر موتنيني على الوضع والتأليف ، وإنما كان يترجم إلى لغته أهم ما يعتقد أنه مفيد من مؤلفات العلماء والأدباء الأجانب . ومن الكتب الهامة التي ترجمها من اللاتينية كتاب أثبت فيه مؤلفه أنه من الممكن معرفة الله بوساطة العقل والعلم<sup>(١)</sup> .

### فلسفة :

إن أهم ما يقدم إلينا فلسفة موتنيني واضحة من بين كتبه هو كتابه « المحاولات » لأنها أهل فيه الأفكار النظرية إهالاً تاماً . ولهذا فنحن سنعمل عليه وحده في استنباط هذا المذهب .

شاء موتنيني أن يصور الإنسان في هذا الكتاب كما هو في حياته الواقعية دون

(١) مؤلف هذا الكتاب هو عالم لاهوتي إسباني يدعى « ريون السيبوندي » وكان أستاذًا في جامعة تولوز بفرنسا وقد توفي في سنة ١٤٣٢ ، وكان موتنيني من المفتونين به ، فترجم له هذه الكتاب في سنة ١٥٦٩ وخخص لترجمته الفصل الثاني عشر من المقالة الثانية من المحاولات .

خضوع لأى عامل آخر غير هذا الواقع الملوس . وقد اشتق جزئيات هذا المذهب من نفسه ومن أنفس معاصريه الذين كان يناظرهم ويساجلهم ، لا من الفروض والأخيلة الوهومية ، فجزم بأن الفلسفة الصحيحة هي ما كانت بعيدة عن تلك الادعاءات الزائفة التي تزعم أنها قادرة على تحديد ماهية الإنسان بالطريق النظري البحث . وكان « موتييني » يتأمل فيجد أن كل ما وصل إليه القدماء والمحدثون من آراء ونظريات هو في زعمهم حقائق ، وفي زعم خصومهم خرافات باطلة ، فاستهان بها جميعاً . وكان يصرح بأن كل تلك الوسائل التي استخدمها الفكرون للوصول إلى الحقائق لم تأت بأية حقيقة ثابتة ولم تنتج أى يقين يعتمد عليه ولا أية سعادة تصل بروح الإنسان إلى المدوه المنشود ، فيجب الاعتراف بهذا الواقع المر الأليم ، وهو أن العقل البشري أعجز من أن يدرك ما هي الحقيقة فضلاً عن أن يحكم بوجودها أو بعدها . وإذا ، فكل ما يصل إليه من علم هو سارٌ في طريق التغير . وعلى هذا فالارتباطية الپيرونية ليست هي التهاون القاحل المجدب كما يصفها أعداؤها ، وإنما هي في رأي موتييني مذهب إيجابي لا يستطيع الإيمان به إلا من كانت نفسه كثيرة المطالب والاشتراطات ، لأن الشك وسادة قيمة لاتنام عليها إلا الرؤوس المنظمة ، ولأنه لا يوجد أبسط ولا أدقه من النقوص التي تصدق بسرعة كل ما تسمعه أو تراه وان أشأم ما أصاب الإنسانية من أرzae هو حماولة وقف النقوص عند حد حقيقة موهومة أو معرفة زائفة .

ولذلك ينبغي أن نوقن بأن معارف العلماء ليس لها في ذاتها قيمة ولا ثبات ولا تصل إلى الإنسان أو تثبت في نفسه بوساطة سرّ عالٍ كذلك الخيال الذي يدعونه : « ما وراء المادة » وإنما استعماله هذه المعارف وتحبيذه إليها هما اللذان يعنجهما هذه القوة .

أما العالم عند مونتيفي فهو سلسلة متناقضات وتغيرات ، وهو يصرح بأنه لا يستطيع أن يفهم الفطرة التي جعلها الرواقيون قطب الرحى ومحور الدائرة في التفكير والأخلاق وليس معنى هذا أنه يجحد القوانين الطبيعية ، بل بالعكس هو يعترف بها ويحترمها ويدرسها ، ولكن في الأجسام المادية على اختلاف أنواعها . وهو يصرح بأن الذي حداه إلى القول بأن الإنسان لا يدرك حقائق هذا الكون هو اقتناعه بأن هذا العقل الإنساني التعس الشق ، بل التافه الضئيل أعجز من أن يدرك حقيقة « أمبراطور » هذا الكون العظيم وماهيته . ومتى كان من القطوع به أنه لا يدرك الحقيقة المطلقة أو حقيقة الحقائق ، فهو من غير شك لا يدرك حقيقة أخرى ، لأن من فاته الانتفاع بالليلب ، فلا يعقل انتفاعه بالقشور التي هي في ذاتها لاتنفع ولا تفيد . ولهذا هو يدعو الإنسان المغرور أن يضم حدا للوقوع بعقله الضعيف المسكين ، وينبهه إلى التفكير في ذلك المصير السيء الذي سيقوده إليه الغرور ، وهو يتحدى قراءه فيقول لهم : تعالوا إلى فابسطوا أمامي عقولكم مجردة عما تسمونه بالمنح النورانية ، والواهب « لما وراء الطبيعية » ثم أروني بعد ذلك قيمة إدراكها الحرة ، وتفهمها المستقلة ، فإن لم تجدوها مزيجاً من المتناقضات والأضطرابات ، فأنا على استعداد للانسحاب من الميدان .

#### رأيه في التربية :

كان والد مونتيفي قاسياً لاليتهم من أطفاله إلا بتربيتهم وتحسين نشأتهم ، وكان قلبه خالياً من الحنان الأبوي خلوا تماماً إلى درجة أن يحدّثنا مونتيفي عنه فيقول : مات لو الذي ثلاثة أولاد في سن الطفولة فلم يتّأتم عليهم أدنى ألم ، بل من الممكن أنهم يفكّرُ خيّهم . وبالإجمال لم يكن والدي من أولئك الآباء الذين يعمّهم الحب عن مساوىء

أولادهم فيهموا ترثيthem . وينظر أن موتيني قد استفاد من هذه التربية التي تلقاها عن والده في قصر الأسرة استفادة جعلته يفضل التربية المنزلية « الأرستوقراطية » على تربية المدارس والكليات ، بل قد هاجم التربية « الديموقراطية » مهاجمة عنيفة ، وصرح بأن المدرسة الجامعية هذه العناصر المختلفة من الأطفال أعجز من أن تخرج رجالاً ذوي قيمة في الحياة . ولقد كان تلميذ موتيني الخيالي الذي جعله مثلاً أعلى لتربيته أرستوغراتياً لا يختلط بأبناء الشعب ولا يخضع لقواعدهم لأنها في رأي أستاذه لا تجدى ولا تفيد ، وهو يريد أيضاً على أن يكون عضواً في الهيئة الاجتماعية الممتازة الراقية ، وهو لا يكفيه أن يربى عقل الطفل فحسب ، بل يجب أن يعتنى فيه ب التربية القوى الثلاث : الجسمية والمقلية والخلقية ، فهو لا يريد أن يكون جسماً فقط ، ولا روحًا فقط ، وإنما يريد أن يكون إنساناً كاملاً ، وغايته إلتحق تلميذه بالمثل الأعلى . ويرى موتيني أن من الخطأ أن يحاول المربى أو المعلم حشو رؤوس الأطفال بالمعلومات التي تزيد على قوتها . وقد نفذ المربون هذه الخطة وأخذوا عليها أنها تكون شباناً ساطعين براقين ، لاعماء متعمقين ، وتنشئ متحادثين جذابين ، ولكنهم سطحيون غير متيقين ليس لديهم من القوة العلمية ما يتسلحون به ضد جوادث الحياة ، ولم يدفع موتيني إلى هذا الرأي إلا إيمانه بأن الرأس الحسن التكوين خير من الرأس الممتليء بالمعارف . وهذا عكس رأي « رابليه » الذي يرى أن تكون *الذاكرة الإنسانية* حفرة عميقه علاً ب مختلف العلوم ومتباين الثقافات . ويرى موتيني أن من أخطر الداهم تنشئ الطفل على التشاؤم والحزن اللذين يصبحهما على مر الأيام مرض فتاك يلحق مزاج الطفل فيعكس كل نظراته إلى الحياة . ويرى أيضاً أن من السخف ترك الطفل لعبه في أيدي سيئي الأخلاق من الأساتذة يربونه لأنفه الأسباب ، ويزعجهونه لأوهى العلل والبواعث ، أو يكلفونه بالعمل أربع عشرة أو خمس عشرة ساعة في اليوم كأحد

الجالين الذين يعملون على الأرضفة . ويجب أن يعود الطفل في رأي موتنيني على الموسيقى والرقص وركوب الخيل والصيد والملاكة ، والجري واللعب بالسيف ، وغشيان المحافل الضاحكة حتى ينشأ مسروراً سعيداً ، ويجب ألا يكون شيء من هذا للتسلية بيل ينبغي أن يكون كل ذلك جزءاً من الدراسة الضرورية <sup>(١)</sup> .

### رأيه في المؤمنون :

يرى موتنيني أن الخير والشر ليسا إلا اصطلاحين من اصطلاحات الإنسانية التي اتفقت عليها العصور الأولى لمنافع بيئية ، وأغراض اجتماعية ، ثم طال عليها العهد قوياً وتثبتت وعظم سلطانها حتى عنا لها الناس ونالت من فوبيتهم هذه الهيبة الموجدة الآن ، ثم تخطت هذه الهيبة ذينك العنيين إلى غيرهما من المعانى المختلفة الدائمة في الحياة كالفضيلة والرذيلة ، والطيبة والخبث ، والحسن والقبح ، والجمال والدمامنة إلى غير ذلك من الصفات التي يتوهם الناس أنها حقائق وما هي في الواقع إلا ألوان مختلفة ، ومظاهر متباعدة لا حقيقة لها ولا وجود ، غير أن موتنيني مع هذا يرى أن الإنسان يجب عليه ألا يعمل إلا كل ما فيه سعادة للإنسانية التي يرى أنها ممثلة في كل فرد من أفراد بني الإنسان تماشاً لا يختلف في ذلك فرد عن فرد إلا بالألوان العرضية التي خلقها العوامل الطارئة كاختلاف البيئات ، وتباعد الثقافات وأمثال ذلك .

وإذاً ، فموتنيني يحاول أن يروض الناس على التحroc بالمثل الأعلى ، وهو في نظره إيصال الإنسانية إلى التقدم والسعادة ، مثله في ذلك مثل الفلاسفة الروحيين والمؤمنين

(1) Essai, livre I, chap. 25, de l'institution des enfants, dédié à madam Diane de Foix.

ولو أن مبادئه تختلف عن مبادئهم كل الاختلاف ، فهو - وإن لم يعترف بما يؤمنون به من وجود قوة داخلية معصومة - يسعى إلى نفس الغاية التي يسعون إليها دون قصد منه يشبه قصودهم الفلسفية .

هذا هو أهم آرائه في الأخلاق النظرية ، وقد اقتطعه من فلسفته المرتابة ، بل التي توشك أن تكون « لا أدبية » والتي تشكي فيها يسميه الروحيون والمؤمنون تارة بالضمير ، وأخرى بالسريرة ، وثالثة باللطيفة الربانية .

أما أخلاقه العملية ، فقد بلغت من الحافظة والتمسك بالتقاليد مقدار ما بلغته أخلاقه النظرية من التورة والمدم والاستهتار بالقواعد والحدود التي وضعها الحكماء للفضيلة والرذيلة . ومن أهم ما اشتهر به من تلك الأخلاق العملية أنه كان صريحاً إلى حد بعيد ، وكان وفياً مخلصاً يتعب نفسه من أجل الواجب الذي كان يقدسه حباً في إسعاد الإنسانية . ويرى بعض مشاهير النقاد الفرنسيين أن موتيني كان جياباً رعديداً، ويسوق من البراهين على هذه التهمة أن « بوردو » كانت قد أصيبت بالوباء في أيام حكمه لها ، وكان واجبه - كحاكم مسئول - يقضي عليه بأن يقذف بنفسه بين مواطنيه المرضى ، ليقدم إليهم من الخدمات والمساعدة ماعساًه أن يخفف آلامهم بعض التخفيف ، ولكنه لم يفعل شيئاً من هذا ، بل نجا بنفسه واعتزل المرض ولم يفكك لحظة واحدة في أن يلقى بنفسه بين كتلهم الموبوءة . وقد رد ناقد آخر من المؤرخين على هذه التهمة بقوله : إن هذا الفرار لم يكن عاراً على موتيني ، ولا سبة في جبرته ، لأن الشجاعة في ذلك العهد كانت تمثل في المبادرة إلى ميدان القتال ، ومواجهة الأبطال ، لا في الانحدار إلى بؤرة الوباء ، ومواجهة الأدواء ، وأن الجبن كان يتحقق في الفرار من الأول لا من الثاني ، ولكن الذي يمكن أن يؤخذ على موتيني في هذه الحادثة هو أنه كان شخصاً عادياً لا يختلف عن أهل عصره ولم يكن

بطلاً ممتازاً أو شخصية منفردة بما لا يستطيع القيام به غيره من العجزات .

ومن الأخلاق التي امتاز بها موتنيني اجتهاده في تحصيل المعلم ، ونشاطه في تكميل نفسه إلى درجة تفوق الحد المعتمد حتى انه يقول : « إتني لم أدع الكتاب من يدي حتى في أوقات الحرب العصبية التي يشغل هولها القلوب ويفرق العقول في بحار من التفكير في المصير .

ومن أخلاقه التي نسبها إليه مؤرخو الحركة المقلية العبرفة التي وصلت إلى حد الفرود في نظر كثير من معاصريه ، ويقال إن هذا الغرور كان ناجماً في نفس موتنيني عن امتيازه على غيره في العبرية . ويرى آخرون أن هذا الغرور كان ناشئاً من امتداد أطراف ثقافته . ويذهب فريق ثالث إلى أن الجمال المادي هو الذي حدا موتنيني إلى الاعتزاز بنفسه . ولسنا ندرى كيف يجرؤ أولئك النقاد على نسبة التبااهي بالعقل أو بسعة الثقافة ، أو بالجمال المادي إلى موتنيني مع تصرحياته القاطعة التي تنتهي على الإنسان باللامة من أجل غروره بهذه المظاهر التي صورت له سذاجته أنها ميزات ترفعه على بقية الحيوانات . وإليك نبذة مما يقوله في هذا الشأن :

« إنه يحدث للأفراد العلماء حقاً ما يحدث لسنابيل القمح ، إذ هي تسير منتسبة صرفعة ، ورؤوسها مستقيمة مزهوة ما دامت فارغة ، ولكنها حين تختلي وتتشغل بالحبيبات إبان نضوجها تأخذ في التواضع وفي خفض رؤوسها ... » ثم يقول أيضاً : ... ومن ذا الذي من يليننا يستطيع أن يعمل عملاً يساوى في دقته وكله نسيج العنكبوت أو قرص النحلة ؟ أتباهى بجمالي ؟ وهل يمكن أن يوازي في أى شيء جمال الجواب أو الأسد أو الفهد ؟ الحق أننا نحسن صنعاً بأن نتواري تحت الملابس التي تخفيينا (١)

(1) Essais, livre II, chap. 12, Apologie de Raymond de Sébonde.

وَنَحْنُ نَحْسِبُ أَنَا لَوْ نَظَرْنَا فِي هَذِهِ النَّصُوصِ نَظَرَةً تَأْمِلُ لِأَفْعَيْنَا أَنفُسَنَا مِضْطَرِينَ إِلَى  
تَبْرُئَةِ مُونْتِينِي مِنْ رَذْيَلَةِ الْفَرْوَرِ ، وَخَصْوَصًا بِالْجَمَالِ الْمَادِيِّ وَإِنْ كَنَا لَا نَحْمِلُ أَنْ تَكُونَ  
كَبْرِيَاؤُهُ نَاسِثَةً مِنْ إِدْرَاكِهِ الْفَرْقَ بَيْنَهُ وَبَيْنَغِيرِهِ مِنَالْتَائِهِنَّ فِي ضَلَالَاتِ الْجَهَلِ وَهُمْ  
لَا يَشْعُرُونَ .

### — تأثير موتييني وتأثيره :

إِمْتَازُ مُونْتِينِي هُوَ وَقَلِيلُونَ مِنْ أَمْتَالِهِ الْخَواصِ مِنْ بَيْنِ أَهْلِ عَصْرِهِ بِتَتَّبِعُ التَّقَافَةِ  
الْمَهِيلِينِيَّةِ خَطْوَةً بَعْدَ خَطْوَةٍ، فَلَمَا فَهَمُوهَا وَهَضَمُوهَا مَا فِيهَا مِنْ عَنَاصِرٍ صَالِحةٍ لِلْقُوَّةِ وَالتَّعْذِيَّةِ  
صَاغُوا أَنفُسَهُمْ عَلَى مِثْلِهَا الْعُلِيَا وَبَنَذُوا مَا كَانَتِ الْعَصُورُ الْوَسِيْطَةُ قَدْ نَشَرَتْهُ بَيْنِ النَّاسِ  
مِنْ احْتِقارِ الطَّبِيعَةِ ، وَالْإِسْتَهَانَةِ بِالْجَمَالِ وَالْإِتْسَاقِ ، فَأَصْبَحَ هُؤُلَاءِ الْخَاصَّةِ مِنَ الْتَّقْفِينَ  
عَادِجَ صَادِقَةً لِلرِّجَالِ الْمَتَازِينَ مِنْ أَهْلِ أُتْيَنَا ، فَلَا يَفْكِرُونَ وَلَا يَتَخَيَّلُونَ ، وَلَا يَفْهَمُونَ  
الْحَيَاةَ إِلَّا عَلَى النَّحْوِ الْمَهِيلِينِيِّ الْبَحْثِ .

وَكَأَثْرٍ مُونْتِينِي بِالْمَهِيلِينِيَّةِ كَذَلِكَ فِي نُفُوسِ كَثِيرٍ مِنْ مَعَاصرِهِ وَمِنْ أُتْوا  
بَعْدِهِ إِلَى هَذَا الْعَصْرِ الَّذِي نَعِيشُ فِيهِ ، بَلْ يَقُولُ بَعْضُ الْمُؤْرِخِينَ : إِنَّهُ هُوَ الَّذِي وَضَعَ  
الْحَجَرَ الْأَسَاسِيَّ لِشَكِ الْقَرْنِ الثَّامِنِ عَشَرَ ، وَلَوْلَا سِيَادَةُ النَّظَامِ وَمِتَانَةُ الْحُكْمِ ، وَقُوَّةُ  
الْحُكُومَاتِ الْفَرْنَسِيَّةِ لِاجْتِاحِ ارْتِيَابِهِ الْقَرْنِ السَّابِعِ عَشَرَ كَلَهُ ، وَلَكِنَّ الَّذِي لَا شَكَ  
فِيهِ هُوَ أَنْ مُونْتِينِي قَدْ أَثْرَفَ « فُولَتِيرَ » وَ« كُونْدِرْسِيَّهُ » وَ« أَفْرِيدِ دِيَ فِينِيَّهُ »  
وَ« الْبِكُونِتِ دِيَ لِيلَ ». وَأَخِيرًا أَثْرَفَ « أَنَّاتُولَ فَرَانِسَ » الَّذِي سَارَ عَلَى نَسْقِهِ  
وَانْتَهَى مَنْوَاهَهُ فِي أَهْمَافِ كَارِهِ الْفَلْسَفَيَّةِ . وَيُظَهِّرُ ذَلِكَ جَيْدًا فِي كِتَابِهِ : « الْآلَهَةُ ظَمَّاًيَّهُ »  
وَ« ثُورَةُ الْمَلَائِكَةِ » وَ« تَايِيسَ » وَ« حَدِيقَةُ إِبِيِّكُورَ » وَغَيْرُهَا مِنْ مؤْلِفَاتِهِ  
الْإِرْتِيَابِيَّةِ .

## نقد آراء :

إِنَّهُمْ «پاسكال» و «بوسویه» و «مالبرانش» وأمثالهم «مونتینی» بأنه كان رجال سيء النية مستهتراء، خطراً على الأخلاق، لأنهم - وإن كانوا متفقين معه على ضعف الإنسان - قد أجمعوا على أنه يجب العمل على إصلاحه ومحاولة إنقاذه من وحده الضعف التي كبا فيها بدلًا من ترك أمره في يد الطبيعة تقوده قيادة غريزية محضة وبالتالي تنزل به من صفات الإنسانية إلى صفات الحيوانات التي لا تأبه إلا لرغباتها المادية . ولا جرم أن هذا المصير السيء الذي بذل مونتیني جهده في دفع الإنسان إليه لو تحقق لكان أشأم منحدر تهوى إليه الإنسانية من عليها إلى مقر الشهوات البهيمية فتتمزق بهذا أوصال العلاقة بينها وبين عالم المجردات والمثل العليا التي طالما كانت مطعم الفوس النقية ، ومعقد آمال الأرواح الطاهرة .

أما فلاسفة القرن الثامن عشر وواقيعي القرن التاسع عشر ، فقد أجلوا فيه الفكر الثائر المهدام الساخر القاسي الذي نسف اليقينية وبَجَلُوا منه قوله : إن وباء الإنسان هو إيقانه بأنه يملك العلم .

## (٤) الأنبار العلمي :

يعتز زعماء هذا التيار بأنهم علماء لا يتسبون إلى أفلاطون ، ولا إلى أرسطو ، وإنما مثلهم الأعلى هو : «أرشيميديس» الذي عرف للمرة الأولى كيف يجمع بين الرياضة والتجربة . وفي هذا الاختيار يلمح الباحث لديهم طابع النهضة واضحاً ، إذ أنهم لم يفضلوا «أرشيميديس» عبئاً بل لما أنسوه في رياضته من روح التجربة .

وبقدر ما كانت الأفكار القديمة وآراء العصور الوسيطة عن كيان العالم ونوميسه تتلاشى ، وبقدر ما كانت الاختراعات الكبرى تظهر ، والفنون تسير نحو الكمال . كانت الرغبة في إعادة تأسيس العلوم على قواعد ثابتة تنشأ وتنمو ، ولما كان كل ما يعني دارس الفلسفة من هذا التيار هو أثره على الحياة العقلية ، فقد وجب أن نشير هنا إلى نتائجه . ومن أهم هذه النتائج أنه حكم بالسيادة للمنهج التجربى ، وهذا ينجم عنه حدوث لون مبتكر بين تطبيقات المقل البشري ، وبهذا اللون يتطلب حاجات جديدة ، وعادات لم تكن مألوفة ، وعلى أثر سيادة ذلك المنهج تقدم مبدأ التجربة على مبدأ سابقية الحكم *priori* ، ومنها أيضاً أن الثورة بالنظريات العتيقة عن إدراك العالم قد أثبتت أن ألفاظ الكون ليست خارجه ولا فوقه كما القدماء يتصورونها وإنما هي فيه ، ويجب كشفها في ثنيا ظواهره وأحداثه . ومنها كذلك أن معرفة الإنسان بالطبيعة ، وإمكان التنبؤ بعجري بعض الحوادث ، واستطاعة السيادة على جزء منها قد قوت الشعور بالكرامة البشرية التي كان أنصار مبدأ الإنسانية قد وضعوا أساسه في النهضة الأدبية . وهكذا شيئاً عن أعلام هذا التيار :

ليوناردى فانسى : Léonard de Vinci • ولد في فلورانسا في سنة ١٤٥٢ ، ولما نشأ درس فيها على الرسام الكبير « فيروكيو » Verrochio • الرسم وصناعة المجوهرات كأحد الفنون الجميلة ، ولكن هذا العقل الذى يعتبر من أشد عقول زعماء النهضة عالية لم يلبث أن مال إلى الفلسفة وإلى علمي التشريح والميكانيكا ، والفنون الأخرى وبرع فيها . ولما بلغت شهرته مسمع الدوق « لودوفيك اسفورزا » Ludovic Sforza • دعاه إلى قصره في ميلانو ، فكان حياة البلاط وروحه المتحركة إذ كان رساماً ومثلاً ، ومهندساً وموسيقاراً في آن واحد . ولما انهار عرش الدوق

ذهب إلى روما ثم دعاه « فرانسوا الأول » ملك فرنسا فذهب إلى بلاطه ، وهناك أحبط بالتبجيل والتشريف وظل كذلك إلى أن توفي بين ذراعي الملك في سنة ١٥١٩ . منعه كثرة مشاغله من كتابة مؤلفات كاملة في الموضوعات الطبيعية والفلسفية ، وتلك خسارة عظمى ، لأنه لو كان قد كتب في شيء من هذا ترك أثرا عميقا في الحركتين : العلمية والفلسفية في عصره . وفي الواقع أن كثيراً من الأفكار التي يمزوها المؤلفون إلى « جاليليو » Galilio أو « يكون » Bacon قد وجدت من قبل مفصلة في خطوطاته ، ولكنها ظلت حبيسة في تلك الخطوطات التي لم تعرف إلا في هذا العصر الأخير . وفي هذه المتوجات وحدها توجد العبارات الأولى الواضحة التي تعبّر عن مبدأ ومنهج العلوم التي تدعى اليوم بالعلوم المطبوعة ، فهو الذي أظهر قبل غيره أهمية التجربة ، وأبان أن نتائج معارفنا لا تستطيع بدون الرياضة أن تناول اليقين الكامل ، وأن الحكمة هي وليدة التجربة ونتيجة الزمن . وقد بذل النظر الذي لا يمْحُد سنته في التجربة التي هي أم جميع العلوم . وقصارى القول قد احتوت حكم « ليوناردي فانسي » كثيراً من مبادئ النظرية الحديثة عن المعرفة . وعند ما بزرت عباراته إلى حيز العمل اعتبره الباحثون أحد منشئي « الميكانيكية » الجديدة وعلم الهندسة الحديثة . أما ما يَقُ بـ بعد ذلك من مذهبـ فهو لا يـكـاد يـخـرـجـ عنـ مـبـادـ « الطـبـيعـيـةـ » الـذـي يـرـجـعـ عـلـةـ كلـ الأـحـدـاثـ إـلـىـ الطـبـيعـةـ وـالـذـيـ هوـ إـحـدىـ خـصـائـصـ عـصـرـ النـهـضةـ،ـوـهـذـاـ نـخـنـ نـفـخـىـ عـنـهـ هـنـاـ مـكـتـفـينـ بـأـنـ نـضـيـفـ إـلـىـ مـاـتـقـدـمـ أـنـ كـانـ أـوـلـ مـنـ أـلـفـ بـيـنـ الـرـياـضـةـ وـالـتـجـربـةـ بـطـرـيـقـةـ مـبـتـكـرـةـ تـقـضـيـ التـقـدـيرـ وـالـاحـترـامـ .

### طافوا الكبار في العالم :

إن إدراك العالم على النحو القديم الذي أتى به أرسطو ، وبطليموس ، والذي ظل

سائدا رؤوس الإنسانية إلى نهاية العصور الوسيطة كان قد تزلزل أمام طلائع ضربات العلم الحديث على يدي « نيكولا الكوزي » الذي رأيناه آنفًا ولكن أسس ذلك الكيان لم تهدم إلا بظهور كيان « كوبيرنيك » الجديد الذي لم يكدد يظهر في عالم العلم حتى كان مبعث مناقشات حادة ، إذ كان لدى البعض طليعة تحقق آمال العقل البشري الناهض في فتح آفاق جديدة للبحث العلمي فتلقوه بحماس فائق ، وكان لدى البعض الآخر منشأ يأس وقلق عظيمين ، إذ اعتقدوا أنهم فقدوا ذلك الإطار الواضح السهل الذي كانوا موقفين بأنه يحتوى كل ما يمكن أن يعرف من العالم ، فقابلوه بسخط هائل بدأ بجلاء في تلك الحروب الشعواء التي أعلناها عليه . وفي الواقع أنه كان من الطبيعي أن يقلق هذا النظام الجديد للعالم بالمحافظين ، لأن المرء لكي يقبله يجب أن يكون عقله مستمتعاً بأسمى درجات الحرية أي أنه يتجرد تماماً من جميع معارف الحواس المباشرة التي لا تستند إلى التجارب العملية واللاحظات الدقيقة من ناحية ، ويتخلص من كل القيود الدينية وما كانت تتطلبه من أهل ذلك العصر من ناحية أخرى ، وخير من يتمثل فيه هذا العقل الحر تجاه ذلك الكيان الجديد هم كاشفوه الثلاثة : « كوبيرنيك » و « كليپير » و « جاليليو » . وإليك نبذة موجزة عن كل منهم .

كوبيرنيك Copernic ولد في تورن في سنة ١٤٧٣ من أسرة ذات سعة

يرجح أنها ألمانية العنصر ، ولكنها كانت قد استقرت منذ عهد بعيد في بولونيا . ولا نشا تلقى تربية حسنة في الأدب والرياضيات والفلك ، وبفضل تأثير عممه الأسقف عين قسيساً من الدرجة الأولى ، ولكنه كان يعيش في ديره عيشة الأشراف الإنسانيين لا عيشة الرهبان التقشفين ، وبعد ذلك ارتحل إلى إيطاليا وظل فيها عشرة أعوام ثقى نفسه في أثناءها بجميع العلوم المعروفة إذ ذاك ، وعند عودته كتب أهم نقط نظامه العالمي الجديد ، ولكنه لم يجرؤ على نشره ، وظل يتردد في الإقدام على هذا العمل حتى

حملة على إيمانه أحد تلاميذه المتخصصين ، فلم تكمل هذه النظريات تظاهر في سنة ١٥٤٠ حتى بدأ في الحال رد الفعل ضده وأخذ معاصره يضطهدونه ويضايقونه ، فاضطر إلى اعتزال الناس وقضى السنوات الثلاث الأخيرة من حياته منفرداً حتى توفي في سنة ١٥٤٣ .

### كباتن العالم عنده :

يرى « كوبيرنيك » أن الشمس هي مركز العالم ، وأنها منبع جميع الأنوار الموجودة فيه ، وحولها يدور فلك الكواكب السيارة ، والأرض في الصف الثالث بعد الزهرة والمريخ ، وهي تدور حول نفسها ، والعالم محاط بكلة الكواكب الثابتة التي لا تدور ولا تتحرك ، وهذه النظرية تدعى بنظرية « هيليو ساتریسم » Héliocentrisme أو القائلة بمركزية الشمس ، وقد حللت محل نظرية « چیوساتریسم » Géocentrisme أو القائلة بمركزية الأرض .

جان كلبيير Jean Kléper : ولد في « في » بألمانيا في سنة ١٥٧١ ولما شب درس الفلسفة والرياضيات والفلكل دراسة قيمة في إحدى المدارس اللاهوتية ، ولما تخرج فيها تعيّن أستاذًا للرياضيات ، وقد حاول وضع نظرية جديدة لكيان العالم كان يأمل أن يوفق بها بين نظرية « كوبيرنيك » والنظرية القديمة التي كانت ترى أن الأجرام السماوية تحركها جواهر روحانية عاقلة ، ولكنه رغم هذا الاغتسال القوى لم يكيد يذيع مؤلفاته حتى كان هدف سهام التعصبين وتجريحاتهم وظل ممقوتاً من الرجعيين حتى توفي في سنة ١٦٣٠ .

بدأ كلبيير نظريته باعلانه أنه يقر قبل كل شيء نظرية كوبيرنيك ، ولكنه يضيف إليها نظرية التحرير والإدارة ، فيصرح بأن تلك الأجرام تديرها النفس العامة المستقرة في الشمس ، ولكن هذا الرأي كان منه في شبابه وقد عدل عنه إلى

رأى آخر ، موجزه أن العالم ميكانيكي ذو طبيعة سماوية تحكمها نواميس يجب على العقل الإنساني كشفها ، وأنه هو شخصياً لا يستطيع الإفادة في الحديث عنها لأنه تعوزه الوسائل الضرورية لشرحها . ومن أهم ما يسترعى الانتباه من آرائه هو كشفه بيهضوية دوران الأرض حول الشمس الذي دمر الرأي القائل بدائرية ذلك الدوران .

حاليليو

بيان :

ولد في « بيز » في سنة ١٥٦٤ ولما نشأ درس الفلسفة والطبيعة والرياضية والأدب الشعري ، وكان يفضل أفلاطون ، و « أرشيميديس » على أرسطو ، وقد شك منذ حداثة سنّه في مذهب بطليموس ، ولكن مع ذلك قد قام بتدرис النظريات القديمة في جامعي : بيز ، و « بادوا » ، مع اقتناعه بصحة نظرية كويبرنيك ، والذي حال بينه وبين التصرّح بها رهبة من الجماهير وازعاجه مما حصل للأسلام . ولهذا كتب إلى كليپير في سنة ١٥٩٧ يقول : « إن مصير كويبرنيك يخيفني » غير أنه بعد أن كشف الأقمار التي حول المشترى بوساطة المنظار المعلم أعلن فيوضوح في سنة ١٦١٠ النظرية الجديدة ، فكان هذا بدء عهد اضطهاده . وقد بذل مجاهداً جباراً في إقناع السلطة الحاكمة بصحة آرائه ، فدعا العلماء الأرسطوطاليسيين إلى النظر معه في منظاره ليروا كارأى هو تلك الأقمار الخمسة ، ولكنهم أتوا أن يتحاكموا معه إلى هذه التجربة خوفاً من أن تبرهن على صحة نظريته ، فيفقدوا عقيدتهم في الكيان القديم ، ولما أخفق في إقناعهم جعل يجهد نفسه في إثبات أن رأيه لا يتنافى مع التوراة ، ولكن ذلك كله ذهب أدراج الرياح ، فمع هذا فلو أنه ظل في « بادوا » لنال على الأقل حماية مدينة البندقية التي كانت أكثر تسامحاً من غيرها ، ولكن أخطأ إذ غادر بادوا إلى

فلورانسا متأثراً بإغراء المال ، إذ أنه لم يكُن يعلن تأييجه بحوثه عن المذنبات وينشر كتابه الذي بسط فيه – على صورة محاورات وباحتياط فائق – نظرية بطليموس وكويبرنيك في كيان العالم ونظامه حتى اندلع حوله لميّب الاضطهاد ، فصودر الكتاب وتناولت مناقشات روما اسمه بالسخط ، وهدد بالتمذيب إن لم يعدل عن رأيه . وفي ٢٢ يونيو سنة ١٦٣٣ تبرأ من آرائه في حفلة رسمية وقطع على نفسه عهداً بـلا يعود في المستقبل إلى مثل هذه المخالفات . وعلى أثر هذا أحس في نفسه بالألم المبرح الذي أُنْقَلَ كاهله بالجائحه إلى الصمت ولم يلبث أن أصيب بالعمى فضاعف ذلك من أحزنه وهمومه ، ولكن هذا الضغط الذي تضافرت الطبيعة والمجتمع على إرهاقه به لم يلبث أن انفجر ، فحمل ذلك العالم المؤمن بآرائه على التحلل من موافقه التي يعتبرها غير شرعية فألف كتابه الأخير الذي عنوانه « بيان عن علمين حديثين » والذي نشره في هولندا فراراً من الرقابة في سنة ١٦٣٨ .

وفي هذه الأعوام العابسة الظلمة من حياته التقى بـ « هوبيس » Hobbes الفيلسوف الإنجليزي الذي افتتن به افتتاننا عظيمًا ظهر في عبارته التي هذا نصها : «إن جاليليو هو الذي فتح أمامنا الباب الأول من أبواب الطبيعة بكشفه لنا عن طبيعة الحركة »<sup>(١)</sup> . وأخيراً توفى جاليليو في سنة ١٦٤٢ .

### النرجح والمداري :

يرى جاليليو بديلاً أن للمنطق الصوري قيمة عظيمة في ضبط سير التفكير البشري وفي إصلاح أخطائه ، ولكنه لا يصلح لأن يكون وسيلة من وسائل كشف الحقائق الجديدة ، إذ أنه لو أريد اختبار جميع الحالات الممكنة عن طريق الاستقراء لاستحال

(١) Dédicace du livre de Corpore

البحث العقل أو لصار عابثاً . فاما استحالته فهي في حالة عجزه عن امتحان جميع الجزئيات ، وهو الاستقراء الناقص ، وأما عبته فهو في حالة امتحانها جميعها ، وهو الاستقراء التام . وإذا ، فالاستقراء ان: الناقص والتام فاصلان عن الوصول إلى كشفحقيقة جديدة ، لأنه من غير الممكن كشف تلك الحقائق إلا بعد إجراء عدد من التجارب الضرورية على أبرز الحالات المراد اختبارها ، فإذا تم للباحث ذلك أخذه أساساً لنظرية فرضية تحتوى على حالات أخرى تستنبط من الأولى ، ولكنها تظل في المرتبة الظنية حتى يبرهن على صحتها بوساطة القياس الذى هو بدوره يجب اعتماده على تجارب آخرهم . ومعنى هذا أن الاستقراء والقياس يتعاونان على الوصول إلى الحقيقة فالاستقراء يجري التجربة على أشد الحالات بروزاً ثم يضع النظرية الفرضية كبداً عام ولكنه غير يقيني ، ثم يعود فيتحقق من صحته عن طريق الاستعانة بالقياس مؤسساً على طائفة أخرى من التجارب . والنتيجة الختامية لهذا هي تبادل سد الثغرات بين هذين النهجين اللذين يكمل كل منهما الآخر . ومن هذا نتبين أن جاليليو قد أدرك قيمة القياس على نحو لم يرق إليه ي يكون كما سنرى ذلك في موضعه .

أما المبادىء التي اعتنقها هذا العالم فنها أن الطبيعة - كما رأى چيورданو برونو ، وكويپرينيك - تصل إلى غايتها بأبسط الوسائل وبدون لف ولا دوران ، وكذلك تقتضي حكمتها إيجاد العلاقة المتينة التي تمثل أبدع أنواع الانسجام بين العناصر الإيجابية وهي دائماً تتجه إلى ربط عدة معلومات بصلة واحدة بدلاً من إكتشاف العلل . ولقد كان هذا البدأ عند أولئك المفكرين الثلاثة عبارة عن يقين يشبه البداهة العقلية أو المقيدة الدينية . ولهذا كانت المهمة الأساسية للفلسفة التي أنت بعدهم هي التتحقق من صحة هذه النظرية أو من بطلانها .

ومنها أيضاً أنه يجب على الباحث - كما قال كليپير - أن يقدر من الظواهر كل

ما هو قابل للتقدير الكمي ، وأن يُصَيِّر قابلاً للتقدير كل ما لا يمكن تقديره منها في الحالة الراهنة ، إذ أنه بوساطة استخدام النسب بين الظواهر يستطيع المرء أن يرى إلى أى حد يمكن أن تلبى تلك الظواهر مطالب التقدير .

ومنها كذلك أنه يقرر - متأثراً بكلمته - أن من أوليات الضرورات للوصول إلى نتائج علمية صحيحة كشف العمل الحقيقية للأحداث ، وأن الاستعانة بالإرادة الإلهية في هذه المواقف لا تشرح أية ظاهرة ، لأنها تعلل في يسر جميع الظواهر بعلة واحدة معروفة ، وهي العناية الربانية . وفي الواقع أنها لو نظرنا إلى هذه العلة وأغضبينا عما عدتها من العمل العلمية لآلفينا أنه من المهن على الله أن يدير العالم كله حول الأرض بنفس السهولة التي يدير بها الأرض حول الشمس ، ولكننا لو انصرفنا عن فكرة الإرادة الإلهية وحصرنا أنفسنا في ملاحظة ما يدور وما يدار حوله لآلفينا الفرق بين الفكرتين - فيما يتعلق ببعدي البساطة - واضحًا ، إذا أن إحداها تتطلب من القوة أكثر كثيرًا مما تتطلبه الأخرى والحكمة لا تقتضي أن تصرف هذه الكمية عبئًا . نعم إن الفروق المتناهية تتلاشى أمام الامتناع ، ولكنها تبقى حينها يوازن بين شيئين متناهيين من حيث هما ، وعلمنا يجب أن يقف عند حد دراسة العلاقة بين الكائنات المتناهية .

### الكياره الجديد للعالم :

يصدر جاليليو في هذه المعضلة عن مذهب كوينييك فيقر مبادئه ، ولكنه يحاول أن يزيل ما فيه من نقائص وعيوب ، فيعلن أن أرسَطَوا كان على خطأ حين قرر أن هناك عالمين : أحدهما سماوي ثابت ، والآخر أرضي متغير . وأسطع أدلةه القوية على خطأ العلم الأول هو كشفه النقط الشمسيّة ، وظهور نجوم جديدة ، إذ أن هذين

الحاديin العلميين قد أبوازا للعيان أن في السماء كما في الأرض تغيرات شتى. وهو كذلك يوافق «چيورданو برونو» في لا نهاية المكان ويرتاب كل الارتباط في وجود سرّ كفر للعالم ، ولكن من المحتمل أن يكون فزعه من مثل مصير برونو هو الذي حال بينه وبين الإفصاح عن رأيه الحقيق في هذه النقطة فتركها غامضة متموجة .

### نظريّة الحركة :

تابع جاليليو بحوثه مسترشداً بضوء مبدأ البساطة الذي طالما اتخذه نبراساً لتفكيره حتى اهتدى إلى النواميس الأولى للتحولات اللادية . ومجمل الآراء الخاصة بهذه النظرية أن كليپير كان قد قدر أن الجسم لا يستطيع أن يمضى بنفسه من السكون إلى الحركة ، فأقر جاليليو هذه الجزئية وأضاف إليها أن الجسم لا يستطيع كذلك أن يسير من الحركة إلى السكون بذاته ، أو أن يغير نوع الحركة ، إذ أن الناموس يقضي بأن الحركة لا تنمو إلا إذا أضيفت إليها قوة جديدة ولا تنقص إلا إذا التقت بعقبة ، وفي كلتا الحالتين لابد من مؤثر خارجي . ولقد أعلن جاليليو في «المحاورات» أنه قبل أن يكشف هذه النواميس لم يكن يفهم أبداً كيف أن جوهراً من الجواهر الطبيعية يمكن أن يتتحول إلى آخر ، ولكنه بعد أن اهتدى إليها واسترشد بنورها أدرك أن الجوهر عند ما يبدى لنا خصائص جديدة لم تكن فيه من قبل فإنه من الممكن أن يكون ذلك نتيجة لأحد التحولات الطارئة على نظام أجزائه أو على كياتها . وفي جميع هذه التحولات لا ينشأ شيء ولا ينعدم شيء . ولا جرم أن في هذا التقرير تصريحًا جلياً باستثنائه فهم تغير الخصائص والكيفيات إلا بإرجاعها إلى أصلها من تغير الكثيارات، وبعبارة أوضح : إرجاعها إلى الحركة الضرورية لكل اتصال وانفصال . وما يسترعى الانتباه هنا أن جاليليو قد سار في هذا الطريق أبعد مما فعل يكنون الذي

وقف جامداً أمام علاقتي الكمييات بالكيفيات ولم يتتبه إلى أن الاختلاف الكيفي-  
تاشي عن الاختلاف الكمي .

### نظريّة المعرفة والنسبيّة :

كان من الطبيعي – وقد تغيرت الفكرة العامة عن الكون – أن تبسط نظرية المعرفة على وجه جديد يتفق مع الإدراك الحديث ، وهذا هو الذي كان فعلاً ، فأراد غاليليو أن يؤسس النظرة الجديدة في مشكلة المعرفة على دعامة بسيطة وهي ملاحظة أن ما تفعله الطبيعة في سهولة فاتحة لا نكاد نحن نكتنه أعمقه ، وهو يرجع سبب ذلك إلى أن هناك تعارضًا أساسياً بين الوجود والمعرفة ، ويقرر أن ذلك التعارض لا يزول إلا بوساطة العلم الواضح الذي نملك أساسه وهو الرياضة ، بينما أنت إذا حدنا عن هذا الصراط وانجمنا إلى أسرار الطبيعة، فإن أشد بحوثنا عمقاً لا يستطيع اكتناه أتفه أحداها ، أو أهون ظواهرها . ولبيان هذا التعارض بين الوجود والمعرفة يصرح غاليليو بأن الوجود مطلق والمعرفة نسبية ، وأن الخلط بين طبيعتيهما هو سبب أخطاء الأقدمين ، فأرسطو مثلاً – وإن لم يكن يؤمن بتغير في السماوات – كان يرى بعض التحولات في الشروق والغروب وما إليهما ، وليس ذلك إلا لأنه أخطأ ، بقصد أو بغير قصد في إخضاعه إطلاق الوجود الكوني إلى نسبية معارفنا . وإذا أردنا أن ننجو من نظائر أخطائهم فيجب أن ندرك أن تلك التغيرات الظاهرة التي نشاهدها ليس بها وجود ذاتي ، وإنما هي تبدو كذلك لسكان الأرض ، ومن الممكن أنه لو نظر إليها من كوكب آخر لبدت على صور متباعدة عما نشاهده كل التباين . وأكثر من هذا أنه يقرر في وضوح أنه لو زالت الأرض من الوجود ، لأنمحى غروب الشمس ويشروقها ، وبالتالي لما وجد ليل ولا نهار ، ولا أصيل ولا شفق ولا أفق ولا غير ذلك

ما يبدو لمعارفنا المحدودة أنه تغيرات كونية<sup>(١)</sup>.

ومن هذا يتبيّن أن التغيرات التي كان القدماء يخلعون عليها وصف الإطلاق صارت بفضل جاليليو تغيرات نسبية أي أنها لا وجود لها إلا إذا نظر إليها من فوق كوكب الأرض . وعلى هذا النهج عينه يحول جاليليو أكثر الخصائص الملازمة للكائنات والفرق الموجودة بين الأحداث الأرضية من الإطلاق إلى النسبية وينزلها من مرتبة الموضوعية إلى مهبط الشخصية ، وهو لا يعترف بالثبات من بين جميع الخصائص إلا للأكم والصورة والحركة أو السكون ، فتدرك في رأيه هي الخصائص التي يدعوها بالخصوصيات الأولى أو الحقيقة والتي يجزم بأنه من المستحيل أن يستطيع أي مجاهد من مجاهدات الأخيلة البشرية أن يفصلها عن الكائنات . ولكن الوهم الناشئ من فعل الحواس يحملنا على اعتبار الطعم واللون والرائحة وما شاكلها كأنها خصائص مطلقة للـكائنات بينما أنها ليست في الحقيقة إلا أسماء نخلعها على الأشياء عند ما تبعث فينا نوعاً خاصاً من الإحساس ، وهي ليست في تلك الأشياء ، وإنما هي في الكائن الحساس ذاته فإذا انحرى هذا الكائن اختفت تلك الخصائص فوراً<sup>(٢)</sup>.

ولا ريب أن هذه النظرية الهمامة البارزة الآخر في مشكلة المعرفة الحديثة هي عند جاليليو أكثر وضوحاً وأشد نضجاً منها عند ييكون رغم مباهاته المتشيعين له . هذا ، ولا يفوتنا أن ندون هنا ملاحظة جديرة بالعناية ، مجملها أن جاليليو ، وديكارت ، وهو بس قد وصلوا إلى الاقتناع بوجوب نقل الخصائص الحسية من الإطلاق وال موضوعية إلى النسبية والذاتية وأن ذلك كان في وقت متقارب ودون أن يتصل أحدهم بالآخرين .

(1) Dialogue ... sur les deux plus importants systèmes du monde, 1632.

(2) Il Saggiatore, 1623.

وأخيراً يجب أن نختتم حديثنا عن هذا العالم العبقري بأن نصرح في جلاء بأن مكانه من الفلسفة الحديثة هو فوق عتبتها كما قرر ذلك الفيلسوف الألماني ج. ف. فرييس<sup>(١)</sup> « F. J. Fries » وأن منهجه هو أسمى بكثير من منهج ي يكون كرأي الفيلسوف الألماني الآخر برانتل<sup>(٢)</sup> « Prantl ». »

## د - الإعداد للفلسفة الحديثة



نمبريد :

لم تكن بحوث العصور الوسيطة إلا استمراراً للعصور القديمة ومتابعة لفلسفتها دون وضع مشكلات جديدة ، ولقد أظهرت لنا النهاية تلك الثورة الخصبة التي أضرم العقل البشري الطامح إلى الحرية لهبها والتي يحس المرء فيها بالأمل في المستقبل متزجاً أول الأمر بقداسة الماضي ثم منتهياً بالتفلب عليه ، ولكن هذا التغلب لم يتغافل إلا في عهد الفلسفة الحديثة التي اشتهر ي يكون بالإعداد لها ثم أزهرت ونضجت على يد ديكارت غير أنه من الخطأ أن يظن أن ي يكون هو بدأ هذه الحركة الإعدادية الكبرى التي حولت اتجاه العقل البشري عن النظر في المنتجات القديمة إلى الاعتنية بدراسة الطبيعة . فالعلماء الإيطاليون هم الذين كشفوا المنهج الجديد المؤلف من الاستقراء والقياس مما والذى أشرنا إليه حين عرضنا لجاليليو . ولكن ينبغي الاعتراف بأن ي يكون كان صاحب الفضل في شرح هذه الأفكار والدفاع عنها بفصاحة ، والدعایة لها حتى بزت

(1) J. F. Fries, Die Geschichte der Philosophie, Zweiter Band, Halle, 1840.

(2) Prantl, Galilei und Kleper als Logiker, münchener sitzungsberichte, 1875.

من يئسها المchorة إلى الرأي العام . غير أنه حين كان يدعوا لها لم يكن يعزوها إلى مبتكرتها ، أو كان قد تلق هذه المعارف عن طريق الرواية الشفوية دون علم محدد بأسماء القائلين بها ، فنسبتها الجماهير إليه وحاولت بسبب ذلك إثبات مساهمته مع ديكارت في تأسيس الفلسفة الحديثة ، وما هو في الحقيقة إلا أحد الم الدين لها على أكثر تقدير . وإليك ما يقوله الأستاذ « أوفدينج » في تصوير المكانة الحقيقية التي شغلتها بيكون بين المدين للفلسفة الحديثة : « إن هذا الرجل الذي طالما دعاه الداعون مؤسس العلم التجاربي لا يستحق اسم مؤسس تجاه الأرض الموعود بها ... لأن هذه الأرض قد غزتها واحتلتها ليوناردي ثانسي ، وكليپير ، وجاليليو ، دون أن يلمع بيكون ذلك ... نعم إنه أعلن في تواضع أنه ليس حريباً ولكنكه مثير ينفتح في الصور فيهيج الجنـ ودـ في حومة القتال ، غير أن العلماء الذين أسسوا العلم التجاربي لم يكونوا في حاجة إلى صوره ليحمسهم على اقتحام المعركة ، ومع ذلك فإن له أهمية لاتنكر في تاريخ الفلسفة ، فهو قد أحرز في نفسه - إلى درجة نادرة - الفـكر والأـمال التي كانت تتـطـاير في جو ذلك العصر الذى نـشـأـ فيـهـ الـعـلـمـ الجـدـيدـ (١) .

### صـبـرـ ماـ الـفـلـسـفـةـ الـجـدـيدـةـ :

لهذه الفلسفة ميزتان أساسيتان إحداهما سلبية والأخرى إيجابية ، فاما الأولى فهي إتمام فصل الفلسفة عن اللاهوت ، أو تحرير العقل من العقيدة ، ذلك التحرير الذى كانت النهضة قد بدأته ، وقد نجم عن هذا أن تخلص العقل من كل سلطان ؛ والثانية هي أن مشكلة المعرفة قد وضعت على صورة جديدة ، وجعلها أن موضوع العلم كان منذ عهد أفلاطون هو الفكرة العامة أو المثال ، وكانت مهمة العالم تحصر في انتزاع

(1) Hoffding, Histoire de la Philosophie modérne, tome 1 page 192.

المفاهيم وفي تنظيمها وشرح أصلها، أما الآن ففهمته هي استخدام القياس الرياضي والتجربة للوصول إلى انتزاع العناصر البسيطة وكشف النواميس التي يعقتضها تتألف تلك العناصر مع غيرها . وغاية ذلك هي استطاعة تأليف تشبه تأليف تلك النواميس لـ إخضاع الطبيعة واستخدامها في ترقية الحياتين: العقلية والمادية للإنسان . وأياماً كان، فإننا سنقتصر من عصر الإعداد للفلسفة الحديثة على أشهر دعاته وإن لم يكن أولهم كما أسلفنا وهو :

### فرانسوا بيكون :

#### مباءة :

ولد بيكون في سنة ١٥٦١ وكان والده حامل اختام الملكة « إيليزابيث » Elisabeth، وكان خاله اللورد « بورليج » رئيساً للوزارة ، وقد تلقى المبادئ الأولية في منزل والده ، ولما شب أدخله والده جامعة « كبريدج » وبعد أن أتم دراسته ارتحل إلى باريس ، وكان قد شاد في رأسه لمستقبله آمالاً شاهقة ، غير أن المنية قد عاجلت والده فتحطممت تلك الآمال وتلاشت من رأسه آثارها فعاد إلى بلاده . ولأمر ما رفض خاله أن يقدم إليه أية مساعدة ، فعول على أن يشق طريقه بنفسه . ولما كان شنديد الشغف بالمال والسلطة والجاه ، فقد صمم على أن يسلك لتحقيق رغباته جميع الوسائل: رفعها ووضيعها ، وأن يستهين بالفضائل الأخلاقية في سبيل تحقيق غايته . ولكن يعتذر عن تلك الدنيا التي هو فيها أعلن أنه مباحث عن المال والسلطان إلا لتحقيق المشروع العلمي الذي هو يفكّر فيه منذ زمن طويل ، وهو تجديد العلوم ، ولما كانت الغاية في رأيه تبرز الوسيلة ، فلم يكن من العدالة ، وهذا شأنه ، أن تؤخذ عليه حيلة التي يخالف بها الأخلاق .

وبدل أن يعكف بعنابة على دراسة مؤلفات معاصريه التي كان يمكن أن يجد فيها

أساساً كافياً لقواعد مذهبـه قد قادهـ كلفـه بالثروـة والـجـاه إـلـى طـرـيق خـاطـئـ، كـثـيرـ الـالـتوـآتـ، مـلـىءـ بـالـأـشـوـاكـ أـوـقـفـهـ موـاـفـهـ حـرـجـةـ أـفـسـدـتـ خـلـقـهـ وـانـتـهـتـ بـهـ إـلـىـ الشـقـاءـ . وـيـبـدـوـ أـنـ الـحـاسـةـ الـتـىـ تـواـزـنـ بـيـنـ الـبـرـاتـ وـتـحـكـمـ عـلـيـهـاـ كـانـتـ تـعـوزـ بـهـيـئةـ وـاضـحةـ . الـلـقـىـ بـنـفـسـهـ فـيـ خـضـمـ السـيـاسـةـ الـهـاجـعـ (اـضـعـاـ نـصـبـ عـيـنـيـهـ مـبـدـأـ السـالـفـ ، وـهـوـ «ـأـلـنـاـيـةـ تـبـرـ الـوـسـيـلـةـ»ـ)ـ وـيـالـيـتـهـ كـانـ قـدـ اـعـتـدـلـ فـيـ حـيـاتـهـ السـيـاسـيـةـ نـوـعـاـ مـاـ ، فـأـعـارـ الفـضـيـلـةـ إـحـدىـ نـظـرـاتـهـ الشـغـوفـةـ الـتـىـ كـانـ يـحـدـقـ بـهـاـ إـلـىـ أـعـرـاضـ الـحـيـاةـ الـمـادـيـةـ ، وـلـكـنـهـ لـمـ يـفـعـلـ ، بلـ وـضـعـ نـفـسـهـ كـلـهاـ تـحـتـ تـصـرـفـ تـلـكـ الـأـعـرـاضـ ، وـأـفـرـغـ جـمـيعـ جـهـودـهـ فـيـ الـعـمـلـ عـلـىـ إـنجـاحـهـ دـوـنـ أـىـ تـنـفـاتـ إـلـىـ مـاعـدـاهـ ، وـهـوـ فـيـ هـذـاـ يـقـولـ مـاـنـصـهـ : «ـإـنـ أـفـضـلـ الـأـخـلـاقـ يـنـحـصـرـ فـيـ أـنـ يـفـوزـ الرـءـوـءـ باـشـتـهـارـهـ بـالـصـراـحةـ فـيـ الـظـاهـرـ ، وـلـكـنـهـ يـكـونـ مـنـ الـمـهـارـةـ بـحـيـثـ يـسـتـطـيـعـ أـنـ يـعـمـلـ فـيـ الـخـفـاءـ وـأـنـ يـعـرـفـ كـيـفـ يـمـوـهـ عـنـدـمـاـ يـكـونـ التـوـيـهـ ضـرـورـيـاـ»ـ . وـفـيـ مـوـضـعـ آـخـرـ هوـ يـبـنـىـ عـلـىـ «ـمـاـ كـيـاـقـلـىـ»ـ لـأـنـهـ رـسـمـ مـاـيـفـعـلـهـ بـنـوـ الـإـنـسـانـ فـيـ صـرـاحـةـ وـأـغـضـىـ عـمـاـ يـجـبـ أـنـ يـفـعـلـوـهـ ثـمـ يـقـولـ «ـلـكـىـ يـنـجـحـ الرـءـوـءـ فـيـ الـحـيـاةـ يـنـبـغـىـ أـنـ يـنـظـمـ سـيـرـهـ حـسـبـ السـلـوكـ الـوـاقـعـىـ لـبـنـيـ الـإـنـسـانـ . وـلـهـذـاـ السـبـبـ يـجـبـ عـلـيـهـ أـلـاـ يـظـلـ عـلـىـ حـالـةـ وـاـحـدـةـ فـيـ وـسـطـ الـحـوـادـثـ الـتـىـ هـىـ دـائـعـاـ فـيـ تـغـيرـ ، وـيـنـبـغـىـ لـهـ أـنـ يـصـوـغـ عـقـلـهـ حـسـبـ الـفـرـصـ وـعـلـىـ مـقـتضـيـاتـ الـأـحـوـالـ الـراـهـنـةـ وـأـنـ يـأـخـذـ نـفـسـهـ بـتـعـقـبـ عـدـةـ غـيـاـتـ فـيـ آـنـ وـاـحـدـ لـكـىـ يـحـصـلـ عـلـىـ الـأـقـلـ عـلـىـ غـاـيـةـ ثـانـوـيـةـ إـذـاـ أـخـفـقـتـ الـفـاـيـةـ الـأـسـاسـيـةـ (١ـ)ـ»ـ .

غيرـ أـنـهـ رـغـمـ هـذـاـ الـمـبـدـأـ الـوـصـولـ الـخـطـرـ كـانـ الـفـشـلـ حـلـيـفـهـ فـيـ أـكـثـرـ مـحاـولاـتـهـ فالـكـوـنـتـ «ـدـىـ إـيـسيـكـسـ»ـ الـذـىـ كـانـ يـحـمـيـهـ لـمـ يـسـتـطـعـ أـنـ يـظـفـرـ لـهـ مـنـاصـبـ الـدـوـلـةـ

(1) Extrait des «Essais» de Bacon, cité par Hoffding, Histoire de la phil. t. I, page 198.

بشيء ، لأن حاله – فوق أنه لم يساعدـه – كان عقبة كأداء في سـبيل رغباتـه ، فـاكتفى حـاميـه بـأن يـدر عليهـ المالـ الـوفـير . ولـما أـخذ نـجمـ الكـونـتـ فيـ الأـفـولـ وأـحـيلـ إـلـىـ المـحاـكـةـ لمـ يـهـجـرـهـ يـكـونـ خـسـبـ ، وإنـماـ تـقـدـمـ إـلـىـ الـمـلـكـةـ بـعـلـوـمـاتـ تـدـيـنـهـ قـبـلـتـهاـ مـنـهـ ، وـبـسـبـبـهاـ رـزـحـ صـدـيقـهـ وـحـامـيـهـ الـقـدـيمـ تـحـتـ نـيرـ الـاـتـهـامـ بـهـيـئةـ لـنـ يـنسـاـهـاـ التـارـيخـ أـبـداـ ، غـيـرـ أـنـهـ رـغـمـ هـذـهـ الضـعـةـ لـمـ يـكـنـ سـعـيـدـ الـحـظـ فـيـ حـكـمـ هـذـهـ الـمـلـكـةـ لـأـنـهـاـ ، فـيـماـ يـسـدـوـ ، كـانـتـ قدـ قـدـرـتـ قـيـمةـ وـفـائـهـ لـصـدـيقـهـ وـاحـتـفـاظـهـ بـجـمـيـلـهـ ، فـاحـتـاطـتـ مـنـهـ عـلـىـ نـحـوـ مـاـ يـفـعـلـ جـيـعـ الـذـينـ يـسـتـخـدـمـوـنـ الـوـصـولـيـيـنـ ثـمـ يـحـتـقـرـوـهـمـ . ولـماـ صـدـعـ الـمـلـكـ «ـ جـاكـ الـأـولـ »ـ Jacquesـ عـلـىـ الـعـرـشـ اـنـهـزـ يـكـونـ هـذـهـ الـفـرـصـةـ فـأـفـرـطـ فـيـ تـمـلـقـ حـاشـيـتـهـ وـرـجـالـ بـلـاطـهـ حـتـىـ تـوـصـلـ إـلـىـ أـنـ نـالـ أـلقـابـاـ سـامـيـةـ .

ولـماـ أـزـادـ مـجـلـسـ الـعـومـ تـضـيـيقـ سـلـطـةـ الـمـلـكـ بـاـدـريـيـكـونـ إـلـىـ تـغـيـيرـ الـبـادـيـءـ الـتـىـ كـانـ يـؤـمنـ بـهـاـ ، لـيـرـضـىـ الـمـلـكـ وـأـنـصـارـهـ وـأـخـذـ يـنـصـحـ لـهـ بـالـتـمـسـكـ بـحـقـوقـهـ ، وـعـنـدـمـاـ اـنـتـصـرـ الـمـلـسـ تـبـرـأـ الـمـلـكـ مـنـ مـبـادـئـهـ وـأـلـقـىـ التـبـعـةـ عـلـىـ مـسـتـشـارـيـهـ ، فـلـمـ يـسـعـ الـمـلـسـ إـلـاـ أـنـ جـردـ يـكـونـ مـنـ أـلـقـابـهـ وـحـكـمـ عـلـيـهـ بـالـسـجـنـ وـالـغـرـامـةـ بـوـصـفـ أـنـهـ أـحـدـ أـوـلـئـكـ الـمـسـتـشـارـيـنـ ، وـلـكـنـ الـمـلـكـ قـدـ سـاعـدـهـ سـرـاـ فـلـمـ يـدـفـعـ الـفـرـامـةـ وـلـمـ يـطـلـ سـجـنـهـ ، وـإـنـماـ خـرـجـ بـعـدـ بـضـعـةـ أـيـامـ ، فـاعـتـزـلـ فـيـ قـصـرـهـ وـخـصـصـ نـفـسـهـ لـلـبـحـوثـ الـعـلـمـيـةـ الـتـىـ كـانـ يـجـبـ عـلـيـهـ أـنـ يـنـشـفـلـ بـهـ قـبـلـ ذـلـكـ بـأـعـوـامـ طـوـيـلـةـ ، وـأـخـيـراـ تـوـقـىـ فـيـ سـنـةـ ١٦٢٦ـ .

### متـجـاهـةـ :

أـمـضـىـ يـكـونـ كـلـ حـيـاتـهـ الـعـلـمـيـةـ فـيـ تـأـلـيفـ كـتـابـهـ الـوـحـيدـ الـذـىـ أـطـلـقـ عـلـيـهـ عنـوانـ «ـ إـحـيـاءـ الـعـلـمـ الـأـكـبـرـ »ـ وـهـوـسـتـةـ أـجـزـاءـ ، وـلـكـنـهـ لـمـ يـمـ مـنـهـ إـلـاـ جـزـءـ الـأـوـلـ الـذـىـ

عنوانه : « قيمة العلوم وتقديرها » وقد نشر في سنة ١٦٢٣ . وقبل هذا التاريخ في سنة ١٦٢٠ نشر قسماً من الجزء الثاني الذي لم ينته من تأليفه وهو : « الأورجانون الجديد » الذي عارض به « الأورجانون القديم » ( كتاب النطق ) لأرسطو ، أما الأجزاء الأربع الباقية فلا يوجد منها إلا بعض شذرات كذكرات أو رؤوس موضوعات مشتتة .

يتلخص الجزء الأول في ترتيب العلوم ووصف موجز لتناولاتها ، ولقد أخذ فيه القوى الإنسانية الثلاث أساساً لتقسيم العلوم ، فجعل التاريخين : الطبيعي والمدنى من اختصاص الذاكرة ، وجعل الشعر خاصاً بالخيال ، والفلسفة خاصة بالقوة الناطقة .

أما الجزء الثاني فهو مقالتان ، أتم الأولى منها محسب ، وهى مقالة تقدّم عدد فيها الأسباب التي تتعرض تقدم معرفة الطبيعة ، والثانية التي لم تمّ هى عرض غير كامل للمنهج الحقيقى أو لفن شرح الطبيعة . وكانت غايتها من الجزء الأول هدم منتجات الأقدمين ، ومن الأجزاء الباقية تأسيس علوم جديدة ثابتة ، بدايتها التجربة ، ونهايتها حل الغاز الطبيعية . ولهذا هاجم في مواضع النقد من منتجاته المذاهب القديمة ، وأفرغ جهده في دحض الفلسفة النظرية والحملة على معتقدى مبادئها والحط من أقدار الذين يضيعون أو قاتلهم في الجري وراء ما فيها من أخيلة وأحلام ، وهو يصور ذلك فيقول : « ليس العلم هو تلك الثرثرة الفارغة التي كانت الفلسفة المدرسية ترددتها ، وإنما العلم الحق هو ما أنتج فائدة للإنسانية ، العلم الصحيح هو حل رموز كتاب الطبيعة وألغازه التي لا تتضح إلا من يدرسها على ضوء الواقعية المؤكدة المؤسسة على التجربة ، وأن الفيلسوف الجدير بالاحترام هو الذي يقف حياته على إفهام الإنسان الوسائل الخفية ، والناهج الغامضة التي يصير بوساطتها سيد الطبيعة المسيطر عليها ، هو من يفتح أمام العقل الإنساني طريقاً جديداً يوصله - على يد التجارب واللاحظات -

إلى العلم بما لو أفنى حياته كلهما في الفلسفة النظرية لظل جاهلاً به ، ولكن قبل أن يتعلم هذه الفلسفة النافعة يجب عليه أن يطرد من رأسه تلك الأشباح الوثنية التي احتلتها منذ عهد أفلاطون وأرسطو ، لأنها ليست فلسفة ، وإنما هي خرافات فارغة ، ولم لا ؟ أليس عهد الفلسفة الإغريقية هو عهد طفولة الإنسانية وأساطيرها ؟ أليس لأرسطو طاليس نفسه كثير من الأفكار الساذجة ؟ لم تفرغ الفلسفة الإغريقية جهدها في الجري وراء أخيالة لا قيمة لها ؟ الخ .

مذهب :

يرى بيكون أن العلوم عامة ولا سيما الطبيعة التي هي أمها جميعها لم تغرس نبتتها إلا منذ عهد غير بعيد ، وإنما كانت منظوراً إليها كوسيلة بسيطة يتوصل بها إلى غيرها فوق ذلك فقد كان الزاعمون الاستغال بالعلوم يستخدمون منهاج خاطئة ، وكانوا يعتقدون أن العقل البشري أرفع من أن ينشغل بالتجارب وينسبون إليه القدرة على انتزاع الحقيقة من أعماقه ، وكانتوا يكتفون بالماضي ويحملون للقدماء احتراماً مغاليّاً ، ولهذا لم تكن لديهم الشجاعة الكافية التي تؤهلهم لزاولة البحوث العظمى ، أما من الآن فصاعداً ، فما دمنا نفهم أن عيوبنا الشخصية هي علل النقص الذي نرزخ تحت نيره ، فيجب أن نبحث عن النهج القويم الذي يقينا شر هذه الأخطاء ، ولكن هذا النهج يجب ألا يكون شيئاً بعمل المنكبوت التي تستخرج كل نسيجها من داخلها كما كان مذهب القدماء ، ولا بعمل الملة التي لا تزيد على جمع الموارد من الخارج وتكتدي بها كما هي ، وإنما يجب أن يشبه إنتاج النحلة التي تجمع الماء أولاً ثم تعمل فيها قواها فتخرج منها منتجات نافعة .

إذاً ، فأولى العمليات المهمة هي جمع الحوادث والمعلومات الأكثـر ثراء وعمومية

بقدر المستطاع ، فإذا تم جمع هذه المواد وكان لدى المرء المقدرة الكافية على إقصاء الأوهام والأخطاء المختلطة بها ، فإن الوضوح الكامل لا يلبث أن يتيسر له ، وذلك لأن يكون يؤكد أن العقل البشري بطبيعة لا يستطيع أن يقف أمام الأحداث المجتمعة لديه جامداً سلبياً ، بل لابد له بفطرته من أن يعمل ، فإذا سار طبق منهج صالح كانت مفتحاته حقيقة ، وإذا اتبع على العكس منهجاً فاسداً كانت مفتحاته باطلة ، غاية ما في الأمر أنه ينبغي الاحتياط من الوقوع في خطأ السير بسرعة ، أو الانزداف نحو المبادئ العامة بدل الصعود إليها في أناء متبعاً الحدود الوسطى .

أما الغاية من هذه الدراسات ، فهي إغناء الحياة البشرية بوساطة التجارب التي يمكن إجراؤها لمعرفة أسرار الطبيعة التي متى كشفناها استخدمناها ، إذ من عرف فقد استطاع لاسيما وأن لدينا ملحة إنتاج الأشياء إذا كشفنا عنها .

أما وقد رأينا تلك الخصائص العامة لمذهب ييكون ، فقد وجب علينا أن نوجز منهجه في هذه العجلة الآتية ، ولكن قبل هذا ينبغي أن نشير إلى العقبات التي تتعارض في رأيه ، سبيل حرية العقل المطلقة التي يجب - للوصول إلى الحقيقة - أن تكون مكفولة تماماً .

### نظريّة الأوّوانِه :

يرى ييكون أن أمام العقل البشري في بحوثه أربع عقبات كأدوات هي التي تحول بينه وبين الوصول إلى الحقيقة ، وبدل أن تحاول هذه الإنسانية المقاومة التخلص منها أخذت تحترمها ثم تخضع لها حتى جعلتها أوثاناً ذات قداسة خاصة لا تقوى على الخروج من تحت سلطانها ، فظلت تتوه تحت أعبائها الثقيلة التي تحرمها كل تقدم نحو الحقيقة ، وهذه الأوّوان أربعة أنواع وهي : (١) أوثان النوع . (٢) أوثان الكهف

(٣) أوثان السوق . (٤) أوثان المسرح . وهكذا بيان كل نوع منها في إيجاز :

#### (١) أوثان السرع :

هي مجموعة أوهام الطبيعة الإنسانية التي هي عامة لدى جميع أفراد النوع البشري والتي تمثل في ميلنا إلى إدراك الأشياء حسب صفاتها بنا، وتشابهاتها معنا، لا حسب صفاتها بالكون العام وتشابهاتها معه كما لو كان فهمنا وتفكيرنا لها المقياس العام لكل شيء . وهكذا نصل إلى أن نفرض في الأشياء وجود نظام عام لا وجود له فيها في الواقع على هذه الصورة ، لأننا نخلع عليها وحدة صورة العقل البشري .

#### (٢) أوثان السريف :

وقد استعار ييكون من أفلاطون هذا التعبير ، وهي الأوهام الآتية من طبيعة كل فرد من بني الإنسان على حدته ، أي هي الآتية من الاستعداد والتربية والصلة والمطالعة ، فهناك بعض الناس مثلاً مفتونون بالماضي ، وآخرون مشغوفون بالتجديد وفريق لا يرى في الأشياء إلا تبايناتها ، وآخر لا يعنيه منها إلا ما بينها من أوجه الشبه ، وكل واحد من هؤلاء يقف وهمه الخاص كعقبة في طريق وصوله إلى الحقيقة.

#### (٣) أوثان السوق :

وهي ناشئة من أن الألفاظ مكونة حسب حاجات الحياة العملية ، وبالتالي ملائمة مع العقلية الشعبية ، ولهذا الالتفاف مع تلك الأذهان الساذجة يحدث أن توضع ألفاظ كثيرة لمعان لا وجود لها ، على حين توجد معان جمة ظلت مفقودة إلى حدود ، بل إلى أسماء بسيطة ، ولا سيما كل ما تأتي به التجارب من حقائق واقعية لا ريب في وجودها ، كما أنه لا ريب في حاجتها إلى الكلمات التي تعبّر عنها ، وهذا يحط من قدر

الألفاظ ويصيّرها غامضة القيمة مزعزعة التقدير ، ويجعل الاعتماد عليها وثنية تقف في سبيل الوصول إلى الحقيقة .

#### (٤) أوثان المسرح:

وهي ناشئة من تأثير النظريات الموارثة ، ولما كانت تلك النظريات التي أنتجهما تلك العصور السابقة فقد ضلت سبيل الحقيقة وهجرت غايتها وإن كانت الأخيلة التي أنشأها تدل على العبرية ، فإن التمسك بها يغوي ويضل عن الحق . وإذاً ، فيجب التخلص من هذه الأوثان كغيرها ، غير أن هذا التخلص ليس من السهولة بوضع ، إذ أن من العسير تمييز هذا النوع الرابع من النوع الثاني ، فبم يكون يكاد يخلط بينهما بإدخاله فيما كلّيهما المطالعة والتقاليد والسلطة وكل ما يؤثر في التكوين الشخصي . وفوق ذلك فإن الأستاذ « أو فيدينج » يورد على هذه الأوثان من الملاحظات ما يلي : « إن نظرية الأوثان ليكون ليست إلا طرفاً ضئيلاً من الفلسفة النقدية ، أو محاولة لتمييز ما يختص بالمعرفة الشخصية لـ كائنات الحساسة عما يتعلق بالكون العام ، وليس على هذه نظرية مبتكرة ، إذ نحن نعثر عليها واضحة مفصلة عند مونتيفي ، وجاليليو . على أننا لأنجح لدى ليكون تلك النظرة العظيمة التي ينظرها جاليليو إلى الكون حين يلح على الاستمساك بالنسبة وعلى ملاحظة الموضع التي يكون فيها الحاكمون على نظام الكون وقت نظرهم إليه وحكمهم عليه ، أما ليكون فهو لا يتعدى الجزم بأن الفِكَر الذي تكونها لأنفسنا عن العالم بدون قصد هي فَكَر زائفة ، وهي فيما يرى وهم من أوهام الحواس إذا كانت متعارضة مع التعليقات العلمية ، وفوق ذلك فهو لم يبين لنا في وضوح كيف يجب على الباحث أن يحرر عقله من جميع الغواشى المؤثرة فيه حتى يتمكن من جعله صحيفه بيضاء <sup>(١)</sup> » .

(1) Hoffding, Histoire de la philosophie moderne, tome I. p. 205

وأيا مكان ، فإذا استطاع الباحث التخلص من هذه الأنواع الأربع من الأوئل ثم أسس بحوثه على التجربة مستعملاً في ذلك الوسائل المنهجية الحديثة ، استطاع الوصول إلى ماتصبو إليه نفسه من حقائق ، وأهم هذه الوسائل جميعها وسيلة الاستقراء وهو منهجه العلمي الوحيد المأمون العاقبة في رأيه ، وهكذا موجزاً عنه :

### الاستقراء :

هو في ذاته تقهي الحوادث الجزئية والصعود منها إلى قانون عام ، ولقد عرف هذا المنهج واستعمل منذ أول العصور عيناً بالنطق ، فوضع أرسطو فيها وضع الاستقراء التام ، وهو ماينتج من الكل عين مثبت من جزئياته . مثال ذلك أننا نقصينا جميع الكواكب السيارة فألفينا كلها يرسم في دورانه حول الشمس خطأً بيضويًا فقلنا : إن عطارد والزهرة والأرض والمريخ والمشترى وزحل وأورانوس ونيبتون ترسم في دورانها حول الشمس خطوطاً بيضوية ، وعطارد والزهرة والأرض الخ كواكب سيارة ، إذاً كل الكواكب السيارة ترسم في دورانها حول الشمس خطوطاً بيضوية . ونقصينا جميع المعادن ، فألفينا أن كل منها موصل حسن للحرارة فقلنا : كل المعادن موصلات حسنة للحرارة . ولا ريب أن أمثل هذه القوانين - لكن تكون مضبوطة - يجب أن تؤسس على حصر جميع أجزائها ، وهو أمر هين في هذين الشالين ، إذ لا يوجد إلا سبعة كواكب وستة وستون معيناً ، فالحصر ميسور .

أما الكلمات التي لاتنحصر جزئياتها ، فإن الزيف يمكن أن يتسرّب إلى نتائجها وإذاً ، فالأمر محصور بين حالتين ، الأولى كلية لم تنحصر جزئياتها ، فهي معرضة للخطأ ، والثانية كلية محصورة الأجزاء فلا تستفيد منها جديداً . وفي هذه الحالة الأخيرة يقصر بجهود العقل على الحكم على الوجود دون كشف أية ظاهرة جديدة ،

لأن إنتاج القياس المؤسس على الاستقراء المحصر متضمن في أحد حدبه .  
ويرى ييكون أن المنهج الاستقرائي القديم قاصر ، إذ هو يقتصر من حالات  
الكائنات على الحالة التي يجب أن تنتج النتائج المطلوبة . ولذلك يكمل يجب أن تضاف  
إليه الحالة التي لا تنتج فيها تلك النتائج رغم توافر ظواهر الشروط المنتجة ، وكذلك  
تضاف إليه حالة ثالثة وهي حالة نمو الأحداث ونقصها ، وبأى شرط ، وفي أى ظرف  
يقع هذا النمو وذلك النقص . وعلى هذه اللوحات الثلاث (القديمة والمحدثتين) أسس  
ييكون استقراءه الذي ينحصر في كشف طبيعة تكون حاضرة في الطواهر المختبرة ،  
وغائية بغيتها ، ونامية وناقصة بنوها ونقصها . وبعد أن يبسط هذه اللوحات يعرض  
نظيرية فرضية ثم يجري عليها التجربة التي يتبيان بها ما إذا كانت حقيقة أو باطلة ،  
فإذا كانت حقيقة فيها وإذا كانت باطلة بحث عن غيرها وأجرى عليها التجربة ،  
وهكذا حتى يصل إلى الحقيقة .

لاريب أن هذا تقدم بعض الشيء عما كان عليه المنطق الصورى في هيئته المشوهة  
التي وصلت إلى ييكون ، ولكن إهماله منهج القياس الرياضى ، والتحديات الكمية  
قد قضى عليه بمعاناة تجرب طويلة وعاشرة فوق أنه كان منه موضع نقص شائن وقصور  
معيب نزلا به عن مستوى ديكارت وجاليليو نزولا لم يعارض فيه أشد أشياعه بجاہة  
الحق . وإليك ما يأخذن الأستاذ « أو فيدينج » على هذا النقص : « إن الرسم التفصيلي  
الذى يصور به ييكون الاستقراء يعتبر خطوة إلى الأمام في عصره ، ولكن المرتبة  
الدنيا التي وضع فيها القياس والتحديات الكمية من منهجه كانت قديمة - عند  
الموازنة بينه وبين مؤسسى العلوم الحديثة - بأن تتفذ به إلى زوايا النسيان ، إذ أنه لم  
ير تلك الحقيقة الناصعة وهي أن العلم التجربى لا يمكن مكننا إلا إذا تحقق قبل وجوده  
أساس ثابت من القياس الرياضى يجيء عن طريق التقدير الدقيق للأحداث ، وهو لم

يدرك أبلة أن القياس هو الذي يقدم إلى الباحث برهان ضبط البحث العقل الاستقرار الذي لا يمكنه الاستغناء عنه بحال<sup>(١)</sup> .

وقد يكون من الفيد أن ندون هنا أن منشأ استهانة ي يكون بالقياس الرياضي هو أن علوم الرياضة على الإطلاق لم تكن إلى عصره مدرجة ضمن البرامج العلمية في مدارس إنجلترا ، بل كانت تعد من العلوم الملعونة التي هي من وحى الشيطان<sup>(٢)</sup> . ولهذا عندما ذهب الفيلسوف الإنجلزي هوبس إلى باريس في ذلك العهد ورأى كيف تدرس العلوم الرياضية في جامعتها ، افتن بها افتاناً عظياً وأدرك الفرق بين رق فرنسا وتأنّر بلاده .

وأيا ما كان فقد ظل هذا العيب لاصقاً بمنهج ي يكون حتى ألى من بعده فأدخلوا تحسينات على ما أطلق عليه اسم «الاستقراء البيكوني» ولقد كانت هذه التحسينات التي حاولها المفكرون بعد ي يكون منشأ خصوبة هذا النهج ومأساة الابتكارات التي نشأت حوله أما غاية ي يكون من هذا المنهج ، فهي أنه كان يريد أن يصل إلى تحديد طبائع الأشياء أو الجوهر الخاص بكل منها . ووسيلة هذا عنده هي معرفة الصورة ، وهو لهذا يثنى على أفلاطون ويتخذه مثالاً لأنه جعل الصورة هي الموضوع الحقيق للعلم ، غاية ما في الأمر أنه يأخذ عليه فصله الصور عن المحسات وعدم اتجاهه بها من معتقداتها إلى بسائطها الأولية ، ويقرر أنه يجب البحث عنها في الكائنات الخارجية نفسها ، فإذا وصل الرء إلى هذه الصور تتبعها حتى أشدتها بساطة ، وهذه البساطة هي طبائع الأشياء ، ولكنها ليست بسائط نظرية ، وإنما هي خاصيات الأشياء كاللون والنقط والرائحة والانحلال والامتداد . ولا جرم أن هذه الآراء هي بعينها آراء القدماء أو هي صورة مشوهة منها ، غير أنه ينبغي تقرير أن ي يكون هنا مضطرب في رأيه

(1) Hoffding, ibidem. p. 208.

(2) Hoffding, ibidem, p. 272.

اضطراباً ظاهراً ، فتارة يحزم بأن الصور هي خاصيات الأشياء<sup>(١)</sup> ، وأخرى يعلن أنها هي النواميس التي تحدد النشاط الذي تنحصر فيه طبائع الأحداث<sup>(٢)</sup> ، فصورة الحرارة على هذا النحو مثلاً تكون هي عين الناموس الذي تتحدد فيه طبيعة الحرارة ، ولكن يستطيع المرء إيجاد الحرارة يجب عليه أن يعرف هذا الناموس ، ومن أجل هذا التأرجح بين القدماء والحدثين أطلق بعض الباحثين على آرائه اسم الآراء الانتقالية بين القدماء والحدث وأكثر من هذا أن الأستاذ أو فيدينج يرى أنه في هذه المعضلة بالذات لم يسم إلى ماسها إليه جاليليو ، وأنه – رغم حذفته واحتقاره القدماء – لا يزال رازحا تحت نير تقليدهم ، وهناك ما يقوله في هذا الشأن : « ومما لا سبيل إلى الشك فيه أن يكون لم يصل – في مشكلة الخصائص الذاتية للمحسات – إلى ما وصل إليه جاليليو ، بل إنه حين يطلق على الرؤان والألوان ، والحرارة والبرودة . والتقل والخلفة وما إليها اسم بسائط الطبائع أو اسم الصور الأساسية للأشياء يكون خاصعاً كل الخضوع لتأثير آراء أهل العصور الوسيطة ولما كانوا يدعونه بالخصائص الخفية للأشياء . ولو أنه كان قد وصل إلى مثل تعمق جاليليو لأدرك أن هذه الخصائص تابعة للمقادير الكمية نموا ونقصا وتحولا . بيد أنه من الحيف أن يقال إن يكون لم يتوجه أبتة إلى الصراط السوي في هذه المعضلة ، فهو يقترب أحياناً من الحق ويسلك سبيلاً مزاجياً عندما يثنى على ديموكريت ويرجحه على غيره بسبب دعوه المفكرين إلى الاستعمال بتحليل الطبيعة إلى عناصرها بدلاً من الاستعمال بال مجردات ، ولكن حومانه هذا حول المسألة لم يحمل بينه وبين الوقوف تماماً أمام علاق الخصائص بالكميات ، وهذا الجمود هو سبب قصورة عن الوصول إلى ما وصل إليه جاليليو وديكارت وهو بمن الجزم بشخصية الخصائص الحسية وتحولها تبعاً للكميات .

(1) Bacon, sur la dignité et l'accroissement des Sciences, livre III, para. 4

(2) Bacon, Novum Organum, II, para. 4.

# أملاهب العقلية العظمى

نمير:

يعرف كل متبعى الحركة المقلية أن اسم ديكارت مستمتع بالرامة الفكرية من القرن السابع عشر إلى الآن، وأن مؤرخى الفلسفة يقولون إن آراءه في العلوم المختلفة لجدية بأن يطلق عليها في ذلك العهد اسم «روح كل العلوم» وفي العصر الحاضر اسم «روح بعض العلوم». ولم لا؟ أليس هو مبتدع تلك الطريقة الحكيمية في التفكير؟ أليس هو منشىء ذلك النهج القيم الذى قاد العقل البشري في أوروبا إلى المدى والرشاد المؤسسين على الحجة والبرهان ، لاعلى العاطفة والشعور ، وبعيداً عن كل تلك المناهج التي حددتها الفلسفة القدية ، والتي أذعن لها الإنسانية إلى عصره؟ وأخيراً أليس إليه وحده يرجع الفضل في جعل الفلسفة القدية منتجة ، وفي إزالة سوء التفاهم الذى اضطررت ناره واشتعل أواره بين الفلسفة والعلوم التجريبية منذ القرن الخامس عشر إلى أيامه؟ ولم يقتصر هذا الفيلسوف على التوفيق بين الفلسفة وتلك العلوم وجمع شتاها الذى كان منتشرأ في كل مكان ، بل عمل على خلق معارف جديدة ونظريات مبتكرة أخذتها لنهاجـه الصلب القويم الذى لا يعرف هواة ولا لينا ، وقد نجح في هذه المهمة بمحاجـا صيره من غير مقالـة محور دائرة الفلسفة الحديثة في كل أوروبا ، ودفع المستغلين بتاريخـ الفـكر إلى أن يدعوه بمؤسس الفلسفة الحديثة ومنضجـها في آن واحد . نعم إن ديكارت لم يبتكر العلوم الحديثة ولم ينشـىء حركة تحررـ الفـكر إنسـاء ، فقد سبقـه إلى ذلك علمـاء النـهضة وفـلـاسـفـتها ، ولكنـ مجـهـودـه الذى لا يـجـدـ ،

وفضله الذي ينبغي أن يقدر من الجميع بيدوان على الأخص في إنماء هذه الحركة وتنظيمها وجعلها قابلة للانتاج ثم في العمل على إثمارها الفعلى ، ثم تعهد تلك المثار حتى تنسج ويبرز نفعها إلى حيز الوجود . أما عبقريته كفيلسوف فهي تظهر - كما يلاحظ الأستاذ « فيكتور ديلبوس » Victor Delbos - في تلك الشورة التي أوجدها بسلوكه العلمي والفلسفى معًا تجاه هذه الحركة ، إذ أنه بدلاً من أن يكتفى بمتابعة ما كانت ترمى إليه من فصل العلوم عن السلطة وتهدف إلى تعليل كل الظواهر الطبيعية بعمل واضح أتم الوضوح ، بدلاً من ذلك جعل يسائل نفسه عما يدعم هذه الحركة ويويدها وينجحها قيمة أسمى من قيمة « البدعة المنتصرة » التي كان غيره يكتفى بها ، أى أنه كان يجتهد في أن ينحرها قيمة الحق الثابت <sup>(١)</sup> الذي يضمن ثبوته الظفر والإنتاج والخلود .

أما منهجه فقد بلغ اليقين به لدى بعض أفذاد معاصريه المتشيعين له حداً جلهم على تحدي الأجيال القبلة أن تجد أدنى ثغرة في أساسه المتنين « أنا أفكر ، إذاً أنا موجود ». وأما مؤلفاته فهي تعتبر موسوعة جليلة تحوى بين طياتها أنفس المعارف الإلهية والإنسانية والرياضية والطبيعية .

---

(١) Victor Delbos, Figures et doctrines de Philosophes, page 120.

- ١ -

## ديكارت

١ - شخصيته

(١) ميائة :

ولد ديكارت في ٣١ مارس سنة ١٥٩٦ في مدينة « لاهاي » يقاطعة تورين بفرنسا من أسرة عريقة في المجد ، معتبرة من طبقة الأشراف المتوسطين ، وكان والله مستشاراً في مجلس إقليم بريطانيا الفرنسية ، وقد توفيت والدته بعد عام من مولده ، فنشأ بينما لم يجد من يعنيه به بعد وفاتها فأعانت صحته منذ نعومة أظفاره ، ولكن عقله الجبار لم يتأثر بهذا الانحراف الصحي ، بل قد ظل يعمل في قوة ونشاط لم يغادر إلا حين فارقته الحياة .

وفي الثامنة من عمره أدخله والده مدرسة « لافليش » « La Fléche » التي كان اليسوعيون يديرونها والتي كانت - كما حدثنا هو في « بيان عن النهج » - « إحدى شهيرات مدارس أوروبا ، فتلقى فيها تربية عالية ، وثقف ثقافة واسلة ، وأحرز فيها نجاحاً باهراً لفت أنظار أساتذته وحملهم على محبتة وزيادة العناية به إلى حد كبير ظل أثره في نفسه طول حياته . ولقد أثارت له مكتبة هذه المدرسة العظيمة فرصة الإحاطة بأهم معارف عصره وإدراك قيمها ، وتحديد ثمرات الاطلاع عليها . وفي هذه المدرسة بدأ يتشكل في نجاح تلك العلوم في مهمة كشف أسرار الكون كما سنشير إلى ذلك في استهلال فلسفته .

وبعد مغادرته مدرسة « لافليش » التحق بكلية الحقوق ، وقد اختلف المؤرخون

في تعين المدينة التي درس فيها الحقوق ، ولكن الذي لاشك فيه هو أنه جاز امتحان الليسانس في مدينة « بواتييه » في سنة ١٦١٦ .

ولما كان موقعنا بأن اتسابه إلى طبقة الأشراف يحتم عليه الانخراط في سلك الجنديّة ، بدأ يعد نفسه لهذا المصير ، وقد حدث هذا بالفعل ، فالتحق بجيش « موريis » أمير ناسو بهولاندا كـما تقتضي التقاليد الموروثة ، غير أنه لما كان في هذا الجيش ضابطاً حراً فقد خصص الجزء الأـكـبر من وقته للدراسة والتأمل . وقد استغرقت إقامته في هولاندا عامين كـتب أثناءها كثيراً من بحوثه ونظرياته . وهناك التق بـ « بيكـان » وهو شاب ذكي كان مشتغلاً بـ محل المسائل الرياضية المعقدة ، فـ اـتـتـلـفـ العـبـقـرـيـانـ وـامـتـزـجـتـ نـفـسـاهـاـ ، وـتوـثـقـتـ يـنـهـمـاـ أـوـاصـرـ الصـدـاقـةـ الـقوـيـةـ . وـتحـتـ ظـلـالـ هذه الصداقة الناشئة أخذ هذان الشابان يـضـيـانـ أـوـقـاتـهـماـ ، وـيفـرـغـانـ جـهـودـهـماـ فيـ بـحـوـثـ وـاسـعـةـ النـطـاقـ فـالـعـلـومـ الـرـياـضـيـةـ وـخـواـصـ الـأـجـسـامـ ، وـلمـ تـكـنـ هـذـهـ الـبـحـوـثـ قـاـصـرـةـ علىـ إـفـادـهـمـاـ فـيـ الـمـوـادـ الـتـىـ يـدـرـسـهـمـاـ وـإـنـاـ أـفـهـمـهـمـاـ قـيـمـةـ الـمـنـاهـجـ الـعـلـمـيـةـ ، وـأـهـمـيـةـ القـوـاعـدـ الـرـياـضـيـةـ الـتـىـ يـخـضـعـ لـهـاـ كـلـ مـاـ اـنـدـرـجـ تـحـتـ لـوـائـهـاـ ، فـنـجـمـ عـنـ هـذـهـ الـاستـفـادـةـ الجـدـيـدةـ أـنـ صـمـمـ فـيـلـسـوـفـيـاـ الشـابـ عـلـىـ وضعـ مـنـهـجـ مـحـدـدـ يـضـمـ بـيـنـ دـفـتـيـهـ كـلـ الـعـلـومـ الـتـىـ كـانـتـ مـعـرـوفـةـ فـيـ ذـلـكـ الـمـهـدـ ، بلـ إـنـ ماـ كـانـ مـنـهـاـ مـوـضـعـاـ لـلـأـخـذـ وـالـرـدـ طـبـقـ عـلـيـهـ ذـلـكـ التـهـجـ خـدـدـهـ تـحـدـيـداـ لـمـ يـجـمـلـ لـلـرـيـبـ فـيـهـ أـيـ مـجـالـ . وـمـنـ ذـلـكـ أـنـ نـقـمـ عـلـىـ الطـرـيـقـةـ الـمـظـلـمـةـ الـمـعـقـدـةـ الـتـىـ كـانـ الـعـلـمـاءـ يـدـرـسـونـ بـهـاـ عـلـمـ الـجـبـرـ فـيـ عـصـرـهـ ، وـأـخـذـ يـصـوـبـ إـلـيـهـ سـهـامـ الـنـقـدـ الـحـادـ ، وـلـمـ يـزـلـ يـجـدـ حـتـىـ تـمـكـنـ فـيـاـ بـعـدـ مـنـ وـضـعـ قـوـاعـدـ حـدـدـتـ هـذـاـ الـعـلـمـ وـجـعـلـتـهـ وـاضـحـاـ جـلـيـاـ ، وـلـمـ يـكـتـفـ فـيـ ذـلـكـ التـحـدـيـدـ بـالـعـلـومـ الـرـياـضـيـةـ ، بلـ أـخـضـعـ لـهـ جـمـيعـ الـعـلـومـ الـعـقـلـيـةـ الـنـظـرـيـةـ .

وفي ابريل عام ١٦١٩ غادر هولاندا إلى ألمانيا ، فالتحق بجيش دوق بافiero

الكاثوليكي ضد البوهيميين التائرين . وفي أثناء رحلة الجيش الشتاينية استقر في « نيويور » على شاطئ الدانوب ، وهناك في حجرته الدافئة المنعزلة التي يتحدثنا عنها استولت عليه نوبة عقلية استحالـت بعد ذلك إلى عمل بالبحث ملك عليه جميع أحاسيسه وصرفه عن كل غاية أخرى غير المعرفة ، فعمل يقضي أكثر أيامه وليلاته في التأمل والنظر .

ولما أمعن في تلك التأملات وحصل منها على نتائج مرضية ، واهتدى إلى كثير من القواعد العلمية الهمامة المحددة ، خطر له أن يقوم بمشروع هائل ، وهو أن يحدد قانون التفكير البشري تحديداً قاطعاً لا يحتمل الريبة ولا التردد ، لاسيما وأنه كان قد اهتدى إلى وسيلة هذا التحديد وأدواته الضرورية ، وهي منهجه اليقيني الذي كان أساس كل فلسفته والذي سنم به فيما بعد .

إستولت عليه هذه الرغبة بدرجة وصلت إلى حد الشذوذ ، وامرتخت به امتزاجاً كان من نتائجه ذلك الحادث الهائل الذي سجله التاريخ كمعضلة لم يقل العلم إلى الآن فيها كلمته الفاصلة ، ذلك الحادث هو هذا الوحي الذي تلقاه ديكارت في أحلامه الغريبة التي رأها في ليتين متتاليتين من سنتين متتاليتين ، فالأولى هي ليلة ١٠ نوفمبر سنة ١٦١٩ والثانية هي ليلة ١٠ نوفمبر سنة ١٦٢٠ .

وت分成 رؤيا الليلة الأولى إلى ثلاثة أحلام كان لتعاقبها وغرابة مجازيها أثر بعيد الفور في نفس ديكارت وفي أنفس المفكرين الروحيين من معاصريه . وتتلخص مشاهدات هذه الليلة فيما يأتي :

### المعلم الأول :

نام ديكارت والحسن العلمي بالغ أشدـه في رأسه وقلبه ، فرأـى فيما يرى النـائم طائفـة

من الأشباح الخفيفة أخذت ترعبه ، ثم رأى كأنه يحس بألم شديد في جنبه الأيمن حتى ألماء إلى أن يسير في الطريق مقوساً من شدة الألم ، وقد شعر بالحجل من هذا التقويس ، فهم أن يتحاصل على نفسه ليستقيم حتى لا يكون أهزوء المهازيين في الطرق ، ولكن حاسفة قوية فاجأته فقطعت عليه سيره وأدارته حول نفسه ، فلم يجد بدا من أن يفكر في الاتجاه إلى الكنيسة عسى أن يجد بين جدرانها ملجاً يأوي إليه في أثناء محنته ، أوداء يستشفى به من ألمه فسار نحوها ، وقبل أن يصل إليها خيل إليه أنه رأى أحد أصدقائه ولم يحييه ، فأراد أن يرجع أدراجه ليتحدث إليه ، ولكن العاصفة دارت به ثانية نحو الكنيسة ، وفي أثناء ذلك سمع شخصاً يناديه بأدب ورقه وينبهه بأن فلاناً يبحث عنه ليقدم إليه شيئاً يحمله له ، فظن ديكارت أن ما يحمله إليه هذا الشخص هو شيء من الفاكهة الأجنبية الشهية في فرنسا ، ولكن ديكارت كان لا يزال يشكو من الألم جنبه ، وكان كأنه ملقى على الأرض في رحبة الدراسة التي فيها الكنيسة ، وأن من حوله جميعاً كانوا واقفين على أقدامهم ، وأحس أنه لا يزال يهتز ويضطرب في رقده بالرغم من سكون العاصفة . وأخيراً استيقظ فشعر بألم حقيق في جنبه ، ثم خيل إليه أن الإله سيفغضب عليه لخطيئاته وزلاته ، فأخذ يتهلل إليه أن يعيذه مما في هذا الحلم من شرور ، ثم جعل يفكر فيما عليه الإنسانية من خير وشر زهاء ساعتين ، ثم أسلم عينيه للنوم من جديد فنام على جنبه الأيمن .

### الحلم الثاني

لم يكدر النوم يستولي على جفنيه بعد استيقاظه الأول حتى سمع ضجيجاً قوياً بالقرب منه كأنه قصف الرعد فاستيقظ فرعاً وفتح عينيه فرأى شرراً عظيمًا . حاد اللمعان يسطع في أرجاء الغرفة ، فأخذ يطبق عينيه ويفتحهما مراجعاً حتى ذهب عنه الروع تماماً فنام نوماً هادئاً مطمئناً .

### أطعم الثالث

أما في هذه المرة فقد رأى نفسه أمام مائدة ورأى على هذه المائدة كتابا لا يدرى من أين أتى به ، فتناوله ونظر فيه ، فإذا هو قاموس قيم يستطيع أن ينتفع به ، فسر بذلك سرورا عظيما ، وإنه كذلك إذ وقعت يده على كتاب آخر لا يدرى كذلك كيف جيء له به فتناوله ونظر فيه فإذا هو مجموعة من الشعر لعدة مؤلفين ، فدفعته غريزة حب الاطلاع إلى أن يقرأ شيئا من محتويات هذا الكتاب ، فأخذ يتصفحه فوقعت عينه على قصيدة لاتينية من بين قصائد عالج فيها مؤلفها الريبة فيما ينبغي اختياره من نواحي الحياة ، وبينما هو على هذه الحال إذ نظر فرأى إلى جانبه رجلا لا يعهد له به من قبل يقدم إليه قصيدة قد قتن بها ، فأجابه ديكارت بأنه يعرف هذه القصيدة ، وأنها للشاعر القديم الشهير أوزون وأنه عالج فيها نظرية الإيجاب والسلب ، وأنها من محتويات هذا الكتاب الذى وجده على المائدة ، فسأله هذا المجهول : ومن أين أتيت بهذا الكتاب ؟ فأجاب بأنه لا يدرى من أمره أكثر من أنه وجده على هذه المائدة ، وأنه وجد قبله قاموسا قياما لم يلبث أن اختفى بطريقة غريبة تشبه الطريقة التى ظهر بها . وفي هذه اللحظة التي كان يتحدث فيها ديكارت مع ذلك الشخص المجهول التفت فرأى القاموس على الطرف الآخر من المائدة ، ولكنه فى هذه المرة لم يكن كاملا كما كان فى المرة الأولى ، وعند ذلك شرع ديكارت فى البحث عن تلك القصيدة التى ادعى أنها موجودة فى هذا الكتاب فلم يعثر عليها ، فقال لصاحبها : إنه يعرف قصيدة أخرى لهذا المؤلف نفسه قد عالج فيها الريبة فيما ينبغي أن يختار من نواحي الحياة ، فرجاه ذلك الشخص المجهول أن يريه ذلك ، فحاول ديكارت أن يفعل ولكنه وجد نفسه أمام صور غير التى كان يعهد لها فى الكتاب الأول ، وفي هذه اللحظة عينها اختفى الرجل والكتاب والمائدة ،

فأحس ديكارت - وهو لا يزال نائماً - أنه يحلم وجعل يشرح حلمه لنفسه ، فألهם تعبير ذلك الحلم في الرؤيا كذلك ، فـأـمـنـ بـأنـ القـامـوسـ يـمـثـلـ مـجـمـوعـةـ الـعـارـفـ الـإـنـسـانـيـةـ ، وأنـ كـتـابـ الشـعـرـ إـنـماـ هوـ رـمـزـ إـلـىـ الـحـكـمـةـ وـالـفـلـسـفـةـ ، وـأـنـ الـقطـعـةـ الـشـعـرـيـةـ الـتـيـ تـعـاجـلـ الـرـبـيـةـ حـوـلـ مـاـيـنـبـغـيـ أـنـ يـخـتـارـ مـنـ نـوـاـحـيـ الـحـيـاـةـ لـيـسـتـ إـلـاـ نـصـيـحةـ حـكـيمـ جـلـيلـ وـفـيـلـسـوفـ خـطـيرـ . وـإـذـ وـصـلـ دـيـكـارـتـ إـلـىـ هـذـهـ النـقـطـةـ مـنـ تـعـبـيرـ رـؤـيـاهـ اـسـتـيقـظـ مـنـ نـومـهـ فـاسـتـمـرـ فـهـذـاـ التـعـبـيرـ حـيـثـ قـرـرـ أـنـ اـجـمـاعـ أـوـلـئـكـ الـشـعـرـاءـ فـكـتـابـ وـاحـدـ وـقـعـ فـيـ يـدـهـ يـدـلـ عـلـىـ إـلـهـامـ عـظـيمـ يـرـجـوـ أـنـ يـكـونـ هـوـ الشـخـصـ الـمـصـطـقـ لـهـ ، وـأـنـ الـقـصـيـدةـ الـأـخـرـىـ الـتـيـ تـبـدـأـ بـأـدـاتـيـ الـإـيجـابـ وـالـسـلـبـ إـنـماـ هـيـ رـمـزـ لـمـاـ فـيـ الـعـارـفـ الـإـنـسـانـيـةـ مـنـ الـحـقـائقـ وـالـأـبـاطـيلـ .

وـأـخـيـراـ اـعـتـبـرـ دـيـكـارـتـ أـنـ هـذـهـ الرـؤـيـاـ بـرـمـتهاـ إـذـنـ مـنـ رـوـحـ الـحـقـيقـةـ بـفـتـحـ أـبـوـابـ جـمـيعـ الـعـلـومـ عـلـىـ مـصـارـيعـهاـ أـمـامـ عـقـلـهـ ، وـهـىـ لـهـذـاـ تـعـبـرـ مـحدـدـةـ لـمـسـتـقـبـلـهـ فـيـ الـعـرـفـةـ ، أـمـالـحـلـمانـ الـأـوـلـ وـالـثـانـىـ فـلـمـ يـكـوـنـاـ إـلـاـ إـنـذـارـيـنـ سـمـاوـيـنـ يـشـيرـانـ إـلـىـ أـنـ مـاضـيـهـ قـبـلـ ذـلـكـ لـمـ يـكـنـ نـقـيـاـ أـقـدـسـ النـقـاءـ كـاـنـيـبـغـيـ لـلـحـكـماءـ ، وـلـكـنـهـمـاـ مـعـ ذـلـكـ يـشـتـملـانـ عـلـىـ بـعـضـ الرـمـوزـ ذـوـاتـ الـغـازـىـ الـهـامـةـ ، كـاـيـكـنـ أـنـ تـكـوـنـ الـفـاكـهـةـ الـأـجـنبـيـةـ الـتـيـ رـأـيـ فـيـ الـحـلـمـ الـأـوـلـ أـنـ شـخـصـاـ حـمـلـهـاـ إـلـيـهـ رـمـزاـ لـلـعـزـلـةـ الـتـيـ لـاـ يـصـلـ إـلـىـ مـرـتـبـةـ الـحـكـمـ إـلـاـ بـالـانـفـاسـ فـيـهـاـ رـدـحـاـ مـنـ الـزـمـنـ ، وـأـنـ الـعـاصـفـةـ الـتـيـ كـانـتـ تـدـفـعـهـ نـحـوـ الـبـكـنـيـسـةـ دـفـعاـ مـعـ أـنـهـ هـوـ الـذـىـ كـانـ قدـ فـكـرـ مـنـ نـفـسـهـ فـيـ الـاـلـتـجـاءـ إـلـىـ اللـهـ إـنـماـ هـوـ رـمـزـ لـشـيـطـانـ شـرـيرـ يـبـغـيـ أـنـ يـحـولـ بـهـذـاـ الـعـنـفـ يـبـنـهـ وـيـنـ اـنـعـطـافـهـ الـطـبـيـعـيـ إـلـىـ الـإـيـوـاءـ إـلـىـ كـنـفـ اللـهـ ، وـأـمـاـ مـاـ إـعـتـرـاهـ مـنـ رـعـبـ فـيـ الـحـلـمـ الـثـانـىـ ، فـكـانـ رـمـزاـ لـلـتـأـنـيـبـ عـلـىـ مـاـوـقـعـ مـنـ زـلـاتـ وـهـفـوـاتـ ؟ـ وـأـمـاـ قـصـفـةـ الـرـعـدـ الـتـيـ أـيـقـظـتـهـ مـنـ مـنـامـهـ ، فـهـىـ إـشـارـةـ لـتـفـجـرـ رـوـحـ الـحـقـيقـةـ ؟ـ وـأـمـاـ الشـرـرـ الـذـىـ رـأـهـ يـلـمـعـ فـيـ جـوـانـبـ الـغـرـفـةـ ، فـهـوـ رـمـزـ لـسـطـوـعـ حـقـائـقـ الـحـكـمـةـ الـتـىـ سـيـتـلـقـاـهـاـ .

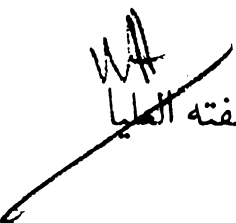
على أثر تلك الأحلام الشاذة التي اقتنع ديكارت بأنها إلهامات صادقة من الإله الذي هو مصدر كل نور وحقيقة ، وأنها محتوية على الخطة التي يجب أن يسلكها بادر إلى تنفيذ تلك الأوامر الإلهية ، فأسلم نفسه إلى العزلة والتأمل الطويل المتواصل ، وظل يفكر ويبحث ويقييد نتائج تفكيره وخلاصات بحوثه نحو خمسة أشهر ، ثم غادر المدينة التي كان يقيم فيها إلى أسفار متواصلة في كل أنحاء أوروبا جعل أثناءها يبحث ويستغل زهاء عمانية أعوام التقى بعدها بصديقه بيكان الرياضي فأعلن إليه أنه قد وصل في بحوثه إلى نتائج عظيمة ، منها أنه وضع قواعد لعلم الجبر أخرجته من الظلمات إلى النور ، ومن التعدد إلى السهولة والوضوح إخراجاً تاماً . ومنها أنه كشف نواحي هامة في بعض العلوم الطبيعية ، وأعلن إليه كذلك أن الرياضيات قد أصبحت منذ الآن لا تهمه إلا كوسيلة تعينه على بحوثه الفلسفية ، وإن كان سيظل طول حياته يعترف بفضلها في تنظيم رأسه وترتيب أفكاره .

عكف ديكارت بعد ذلك على الدرس والمطالعة فأفرغ فيما جهده ، غير أنه لم يلبث أن أحس بضيق صدر وانقباض نفس في فرنسا التي لم تكن حرية الرأي فيها مكفولة إذ ذاك ، فباع ثروته كلها وغادر فرنسا الجامدة وهاجر إلى هولاندا مهبط الحرية وأمّوى الفلاسفة والfilosofie المفكرين في ذلك العهد ، وهناك ظل يبحث ويؤلف زهاء عشرين عاماً ولم يتخل عن هذا اللون من الحياة إلا في سنة ١٦٤٩ تحت تأثير رغبة ملكة السويد التي كانت تدعوه في الحاج شديد إلى السفر إلى بلادها ، غير أنه لم يكُد يستوطن تلك البلاد الباردة حتى عجزت صحته عن احتمال مقاومة جوها فتوفي بعد عام من وصوله إليها أي في ١١ فبراير سنة ١٦٥٠ .

وفي سنة ١٦٦٨ نقل جثمانه من السويد إلى فرنسا ثم دفن في كنيسة سان چيرمان .

## (٢) مؤلفاته :

ألف ديكارت أسفاراً هامة نشر بعضها وأعدم البعض الآخر قبل نشره . ومن أعيان هذه المؤلفات التي نشرت مابلي : (١) « المحاولات الفلسفية » وهي أربع رسائل أولاهما « بيان عن المنهج » وفيها يثبت تاريخ أفكاره والخصائص الأساسية لنظرتي المعرفة والميتافيزيكية الحديثتين ، وهذه الرسالة هي أهم تلك المجموعة ، وفي الثلاث الآخر يعالج علم الأضواء والآثار الملوية والمندسة . وأعظم ما يلفت النظر في هذه الرسائل الثالث هو أنه يحاول فيها تطبيق منهجه الذي يتحدث عنه في الأولى ، وقد نشر هذه المجموعة في سنة ١٦٣٧ (٢) . « تأملات في الفلسفة الأولى » وقد نشرت في سنة ١٦٤٠ . (٣) « مبادئ الفلسفة » وقد نشرت في سنة ١٦٤٤ . وفي هذين الكتاين عرض كامل لمذهبة الفلسف . (٤) « انفعالات النفس » نشرت في سنة ١٦٤٩ وهي رسالة أخلاقية ونفسانية . (٥) « قواعد قيادة العقل » . (٦) « البحوث عن الحقيقة بوساطة النور الطبيعي » . (٧) « رسالة عن الإنسان » . (٨) رسائل كثيرة في ثلاثة مجلدات . وقد نشرت هذه الكتب الأربع الأخيرة بعد وفاته .

  
بـ — فلسفة الملايا

## (١) نظرة عامة :

بدأ الفيلسوف الألماني « هيچيل بحوثه عن ديكارت في دروسه الفلسفية بهذه العبارة : « إن رينيه ديكارت هو في الواقع المحرك الأول الحقيق للفلسفة الحديثة من حيث أخذها الفكر مبدأ أساسياً ... وإن أثر هذا الرجل في عصره وفي العصور

ال الحديثة مهما قيل في شأنه لا يمكن أن يكون مغالي فيه ، إنّه بطل ، وقد تناول الأشياء من مبادئها » .

لاريب أنّ الذي يعني الباحث من هذا النص هو تناول ديكارت الأشياء من مبادئها ، وهذا هو الذي يدعوه العلماء المحدثون بالثورة الديكارتية ، وقد أصابوا في ذلك ، فتصريحة بأنه لا يقبل أي شيء كحق إلا إذا بلغ هذا الشيء في عقله أقصى درجات الوضوح واليقين الخـ كان بمثابة تحطيم كامل لمجموع القيود والأغلال التي كبلت العقل منذ زمان بعيد سواء كان ذلك للتكميل باسم الدين أم باسم العلم أم باسم التقليد وكانت صرخة قوية بوجوب تحرير سيد الكائنات الأرضية وهو العقل من كل ما زرخ تحت نيره ظلماً حتى الآن ، ولم يكتف بذلك التلميح الآنف الذكر عن وجوب التحرر من كل سلطة أجنبية عن العقل ، بل صرخ في هذا تصريحاً واضحاً فقال ماملا خصه : لكي يعرف المرء ما إذا كانت هذه القضية الفلسفية أو العلمية مثلاً حقة أو باطلة ، لا ينبغي أن يبحث فيها عمما قاله أرسطو أو الفلاسفة الآخرون ، وإنما يجب عليه أن يرى أهي حقاً ممثلاً في العقل تمثيلاً جلياً يكفي للاستيقان من صحته دون أن يكون لهذا العامل شريك في تثبيت هذه الحقيقة أم لا؟ .

أما كيف نشأت في عقله فكرة الارتباط في منتجات السابقين فقدان الثقة من معارف عصره والعصور السالفة ، فتمد حديثنا عنه في « بيان عن المنهج » إذ قال ما محمله : بعد أن درست دراسات عميقة أفيت نفسى حارراً يين كثير من الشكوك والأخطاء إلى حد جعلنى أتخيل أننى لم أستفد من تلك الدراسة شيئاً آخر غير كشف جهل ، ولكن ليس معنى هذا أنه كان يجهل فوائد العلوم التي تدرس في عصره ، أو يسىء فهم قيمها ، كلا ، وإنما كان فقط يرى أن الانهاس في الآداب والفنون القديمة يفقد المرء إدراك مافي العصور الحديثة من واقعيات تدعو إليها الضرورة الملحة ، وأن

المكوف على مطالعة كتب الخيال يقود العقول إلى الضلال ، وأن البلاغة والشعر هما موهبتان فطريتان أكثراً منها ثمرة من ثمار التربية ، وأن التاريخ باغفاله صغار الحوادث يهمل حلقات من السلسلة قد تكون هي مفتاح سر الحقيقة ، وأن الأخلاق القديمة تبدو كأنها قصور شاهقة ، فإذا امتحنها المرأة ألقاها متداعية ، لأنها مؤسسة على الرمل ، وأن المنطق قد اشتمل على تعاليم اختلط حقها بباطلها ، وصالحها بفاسدتها ، وأن القياس القديم لا ينفع إلا في أن يشرح للآخرين ما هو معروف دون أن يعرفهم جديداً ، بل أحياناً هو يتحدث دون تعقل عن المجهول ... ولما كانت جميع العلوم تستمد مبادئها من الفلسفة ، وكانت هناك فلسفات بعدد من وجد من الفلاسفة ، فقد ضعفت الثقة في هذا الأصل وفي كل ماتفرع عنه من علوم إلا الرياضة فإنها هي التي ظلت وحدها محتفظة في نظره بعزلة اليقين ، لتشيدها على أساس متين من الوضوح والجلاء ، ولو وضع نظرياتها طبق المنهج المستقيم الذي وجد فيه ديكارت ضالته المشودة .  
ييد أن اقتناع ديكارت بعدم كفاية علوم عصره للوصول إلى الحقيقة لم ينته به إلى الريبة المطلقة كما حدث لـ «موتنيني» ولكنه انتهى به إلى الإيقان بضرورة إعادة أبنية جميع العلوم طبق تصميم جديد وحيد ، وذلك لأنه نظر في العلوم فرأى أن بعضها – وهو علوم الرياضة – قد بلغت قضائيه أسمى حدود اليقين ، وأن البعض الآخر قد تحقق فيه الأخذ والرد إلى درجة مؤسسة ، وتأمل طويلاً في طبائع تلك العلوم فلم يجد فيها من العوامل الأساسية ما يمكن أن يعلل به هذا الفرق الهائل البارز في تناقضها وتدبر في العقل فألفى أن القدر الذي يتحقق النطق منه متساو في جميع أفراد البشرية<sup>(١)</sup> وأن هذا القدر هو الذي وصل إلى اليقين في الرياضة ولم يصل إليه في العلوم الأخرى ،

(1) Discours de la Méthode, première partie.

وهذا كله يقتضي أن تكون طبائع العلوم جميعها قابلة للمفهومية ، وطبيعة العقل قابلة للفهمية ، ولكن بشرط أن يكون النهج الذي يسلكه العقل لإدراك هذه العلوم مستقيماً . وإذا ، فلابد أن يكون النهج الذي سلكه الرياضيون الأولون مستقيماً كاملاً والنهج الذي سلكه الباحثون القدماء في العلوم الأخرى ملتويًا أو ناقصاً ، فأنجح الأول يقيناً ، وأنجح الثاني ضعفاً واضطراباً ، وكذلك لا بد أن يكون كل الذين ساروا على غرار أولئك القدماء لم يحاولوا إصلاح النهج ، وإنما حاكمهم أو ناقضوهم في نتائج بحوثهم ، متصدرين أدلة التقوية أو أدلة الإضعاف ، سالكين في هذا التصديق مسلك التخبط الذي لا يعتمد على أساس متيقن ، ولو أنهم أغضوا عن هذه المعارك العابثة ونظروا إلى النهج نظرة جديدة فأصلحوه وقوموه لكانوا أقرب إلى التوفيق ، وألصق بالإنتاج الصحيح . وفوق ذلك فإن أولئك الباحثين جمعاً قد خضعوا في بحوثهم لمؤثرات أجنبية عن العقل كالدين والعرف والعادات والتقاليد والعواطف والأهواء ، فنجم عن هذا الخضوع أن ناء العقل بما أرهقه من استبعاد خارجي ، فلم يقو على أداء مهمته الفطرية ، فكان ما كان من الخطأ والضلalل .

وبناء على ذلك كله ، فالمفتذ الوحد من هذه الحروجة هو التحرر من كل هذه العوائق المانعة من الوصول إلى الحقيقة ، وفي مقدمة هذا التحرر التجدد من جميع ماقاله القدماء والمعاصرون ، وإخلاء العقل لأفكار جديدة لم تتخذ لها أية دعامة من الماضي ، ولكن هذه الأفكار يجب ألا تبرز أولاًها إلا على ضوء النهج القويم الذي تعصم من راعاته الذهن عن الخطأ عصمة صحيحة ، وإن كان هذا الخطأ ليس من طبائع الذهن ، وإنما هو عارض تتسبب فيه عوامل أخرى .

لاريب أن في هذا التصریح الخطیر إعلان حرب شعواء على جميع السلطات الأجنبية التي ظلت إلى الآن تفرض أوامرها على العقل فتشل حركته ، وتقف سيره

في إطار الحقيقة . غير أن ديكارت لم يكن مبتدعاً لحركة التحرر هذه ، وإنما مفكرو عصر النهضة هم الذين بدءوا وتعهدوا بالتجذية إلى أن جاء هو فشيدها على أساس ثابت ونظمها ونماها وأنضجها وأخرج ثمارها كما أشرنا إلى ذلك آنفًا . وبيان ذلك أن حركة التحرر قد ظلت إلى عهده مكتفية باعلان وجوب فصل العلم عن السلطات وحمله على شرح كل ظاهرة من الظواهر الكونية بعمل طبيعية جلية ، ولكن القائمين بها لم يدللوا على وجوب وجودها ، وضرورة الأخذ بها ، فكان من الممكن أن يكون مصيرها كغيرها من الحركات أى أنها تستمتع بالوجود كأى تجديد آخر ردحاً من الزمن ثم يطويها الدهر ويقذف بها في إحدى زوايا النسيان ، ولكن ديكارت قد جاهد عقله القوى حتى كشف لها مبرراتها المنطقية السليمة التي كانت لها بمثابة الدعامة الصلبة الرصينة التي لا يزعزعها مرور الزمن كما يزعزع البعد المienne الأركان .

## (٢) المبدأ الأساسي أو العقل :

كان من الطبيعي وقد ثبت وجوب تحرير جميع العلوم – وفي مقدمتها الفلسفة – من كل سلطان ، وتحتم الخروج بها من المدارس إلى مواجهة الدهر نفسه ، ولزمت مجاوزتها البيئات الخاصة إلى مواجهة الإنسانية جماء ، وهذا يقتضي أن تكون قبل هذه المواجهة مسلحة بأسلحة المنطق الماضية التي لا تعرف في بت كل ما يعرض لها هوادة ولا بحالة ، كان من الطبيعي وقد ثبت كل هذا أن يكون مبدؤها الأساسي القوى واحداً ، وهو الذي يمنحها الحياة والتأييد ، وأن يكون بفطرته قديراً على الإحاطة بها جميعاً ، بل على منحها الوحدة والقوة والنمو وكل ما هو ضروري لوجودها ، وذلك المبدأ هو الفكر ، إذ أن جميع العلوم ليست شيئاً آخر غير عمل هذا الفكر الذي هو دأماً واحداً لاشريك له ، ودائماً ثابت لا يتغير مهما تنوّعت الموضوعات التي ي العمل فيها ، بل إن مثله معه

كثيل أشعة الشمس مع الكائنات التي تنسكب عليها فتكشفها وتحتها حالات متغيرة دون أن يلتحقها هي أدنى تغير ، تلك هي طبيعة العقل ، وتلك هي مقدراته البدائية التي تنمو بادامة التأمل . ولهذا لم تكن محاولة حل المعضلات إلا إبراز نشاطه من القوة إلى الفعل ، ولم يكن هناك أثناء تلك المحاولة فاعل آخر غيره ، ولم يكن التوفيق إلى حلها إلا تقوية لهذا النور ولملكته تمييز الحق من الباطل ، لأن العقل - فيما يرى ديكارت - موزع على جميع أفراد بني الإنسان توزيعاً عادلاً متساوياً ، ولا تحدث الفروق الموجودة بين الناس إلا من الكيفيات المتباينة في التطبيق ، ومن المنهج المختلفة في التفكير ، ومن التعارض بين التأمين ووقف الحركة . وبالإجمال هي تحدث من عوامل جد أجنبية عن طبيعة العقل ، وهذه الفكرة هي التي يشرحها في مبدأ « بيان عن النهج » بقوله : « إن العقل هو خير الأشياء توزعاً على الناس بالتساوي ... وليس براجح أن ينطوي الجميع في ذلك ، بل الراجح أن يشهد هذا بأن قوة الإصابة في الحكم ، وتمييز الحق من الباطل - وهي التي تسمى في الحقيقة بالعقل أو النطق - تتساوي بين كل الناس بالفطرة ؛ وكذلك يشهد بأن اختلاف آرائنا لا ينشأ من أن البعض أعقل من البعض الآخر ، وإنما ينشأ من أننا نوجه أفكارنا في طرق مختلفة ، ولا ينظر كل منها في نفس ما ينظر فيه الآخر <sup>(١)</sup> . »

### (٢) المزاج :

لما كان العقل - فيما يرى ديكارت - « أداة عامة » قد وزعت على جميع بني الإنسان توزيعاً عادلاً على حد تعبيره كما أبنا ذلك آنفاً ، ولما كانت طبيعته تقتضي قابلية

(1) Discours de la Méthode, première partie.

كشف جميع الحقائق متى تخلص من الغواشى واستقام له المنهج الذى يسير على سناء ولما كان المستقيم لا يرشد أبنته إلى الباطل ، والمعوج لا يهدى إلى الحق ، فقد لزم إلا يوجد سوى منهج واحد ، وقد اهتدى إليه ديكارت وأثبتته في « بيان عن المنهج » وفي « قواعد لقيادة العقل » الذى لم يتم تأليفه ، وفي « التأملات الثلاثة » وفي إجاباته عن الطائفتين الثانية من الاعتراضات .

أما النبع الذى انتهى منه فilosوفنا منهجه ، فهو علوم الرياضة ، إذ أن هذه العلوم كانت في رأيه - كما أسلفنا - أوثق العلوم المعروفة إذ ذاك وأكثرها بعداً عن التعرض للخطأ والضلال ، ولأن العقل البشري قد وصل فيها إلى حقائق ثابتة غير قابلة للتزعزع ، ولم يأت ذلك إلا من صحة منهجها أو اقترابه من الصحة ؛ وهو يبين هذا فيقول :

« إن تلك السلسل العقلية الطويلة التى هي جد بسيطة وجدهينة ، والتي اعتاد الهندسيون أن يستعملوها للوصول إلى أصعب أدلةهم قد أتاحت لى فرصة أن أتصور أن جميع الأشياء التى يمكن أن يعرفها بنو الإنسان تتتابع على نهج واحد ، وأنه حسب المرء أن يتحاشى من أن يتلقى أى واحد منها كحق دون أن يكونه ، وأن يحتفظ داعماً بالنظام الذى ينبغي لاستنتاج بعضها من البعض الآخر ، ولا يمكن أن يوجد منها شيء يكون بعيد المنال إلى حد عدم الوصول إليه ، أو خبوءاً إلى حد تعذر كشفه »<sup>(١)</sup> . والآن إليك إجمال هذا المنهج وكيفية تطبيقه :

يرى ديكارت أن للوصول إلى معرفة حقيقة كل مشكلة سلماً واحداً ، له درجات متعددة يجب على الباحث - بعد أن يستضيء بنور اليقين - أن يحتازها هبوطاً ثم صعوداً مع التحقق من استقامة سيره في الحالتين ، وتدعى عملية المبوط والصعود .

(1) Discours de la Méthode, seconde partie.

بالقياس كا يطلق على مرحلة التحقق من استقامة السير اسم عملية الإحصاء ، ولكن ينبغي أن تسبق هاتان المرتبتان بالبداهة أو الحدس «Intuition» . وديكارت يشرحه لنا فيقول : «إنى لا أقصد بالحدس شهادة الحواس المتغيرة ولا الحكم الخداع الناشئ عن الخيال المشوش بالطبع ، ولكننى أقصد إدراك العقل التنبه أى الإدراك الواضح المتميز إلى حد أنه لا يدع للعقل أى مجال للريبة فيما يفهم ، أو - بعبارة أخرى - هو الإدراك البديهي للعقل السليم التنبه ، وهو الإدراك الذى ينشأ من نور العقل وحده والذى هو أشد يقيناً من القياس لأنه أبسط منه »<sup>(١)</sup> . ومن هذه المبادئ الحدسية أو البديهية مثلاً أن الشيء لا يمكن أن يوجد وألا يوجد في آن واحد ، وأن اللاشيء لا ينتج شيئاً ، وأن المعلوم لا يمكن أن يحتوى على أكثر مما احتوت عليه علته ، وأن الكرة ليس لها سوي سطح واحد ، وأن المثلث محدود بثلاثة خطوط :

على أن ديكارت لا يرى أن هذه الحقائق الحدسية تتيسر دائماً على وجود مثاللة ، بل هو يجزم بأنها تختلف أحياناً ، ويعلل ذلك بأن الحدسية تعتمد على حالات منفردة ومن أوائل خصصيات العقول البشرية تكون مبادئ عامة مبتدئة تأليفها على دعامة معرفة تلك الحالات الخاصة<sup>(٢)</sup> :

وكما أبان ديكارت معنى الحدس ، هو كذلك يوضح معنى القياس «Déduction» . ويشرح كيف أنه مؤسس على الحدس فيقول : « هو العملية التي بها تستنبط - من شيء لنا به معرفة يقينية - نتائج تنتزع منه بالضرورة ... وهناك عدد كبير من الأشياء - دون أن يكون بديهياً بذاته - يحمل مع ذلك ميزة اليقين بشرط أن تكون مستنبطة من مبادئ حقة وغير معارض فيها بوساطة حركة من لدن الفكر متصلة

(1) Règles pour la direction de l'esprit.

(2) Réponsés au groupe des deuxièmes objections.

وليست منقطعة ، وأن تكون مصحوبة بحدس متميز عن كل شيء من هذه الأشياء<sup>(١)</sup> .

أما كيفية تفاصيل تلك العمليات فهي كما يلى : عند ما تعرض أمام الباحث مشكلة من المشكلات يبدأ عمله بجمع كل بسائط العناصر أو الخصائص التي يمكن أن يكون لها علاقة بإيضاح هذه المشكلة ، وعلى أثر اجتماعها لديه تبادر الحقيقة الجلية فتتميز في عقله بوضوح عن طريق الحدس فيوقن بأن هذه الحقيقة هي المبدأ البسيط الذي يصلح وحده لأن يكون أساساً لحل تلك المشكلة فيحتفظ به ثم يعود إلى المشكلة عينها فيحلها متبعاً جزئياتها نزواً من بسيط إلى أبسط على نحو ما يفعل الرياضيون حتى ينتهي إلى أبسطها جميعها ، وهو نفس ما تميز في عقله بالبداية أول الأمر ثم يستأنف صعوده إلى حيث كان دون أن يتخطى أية حلقة من السلسلة ، أو أن يضع حلقة في موضع أخرى ، فإذا وصل إلى القمة بدأ القسم الأخير من مهمته ، وهو التتحقق من استقامة سيره ، فإذا ثبتت هذه الاستقامة وصل حتماً إلى النتيجة المطلوبة . ويمكن أن تدعى مرحلة التثبت هذه بالاستقراء « Induction » وهو عند ديكارت ثانوي رغم أنه يحتاج إليه في موضوعين جوهريين من تعقلاته ، الأول حين يجب جمع كل بسائط العناصر أو الخصائص التي لها صلة بالمعضلة المراد حلها وإن لم يكن من المحم في هذه الحالة الالتجاء إلى الاستقراء دائماً ، بل توجد حالات كثيرة ين嗔د فيها الحدس إلى العقل دون أية حاجة إليه . والموضع الثاني هو المرحلة الأخيرة من بحثه ، وهي عند ما ينبغي التثبت من استقامة السير في الهبوط من قمة المشكلة إلى أبسط مبادئها ، وفي الصعود من هذا المبدأ إلى تلك القمة .

ولما لم يكن لديكارت بد من ضبط منهجه بطريقة قانونية يأخذ كل باحث نفسه

---

(1) Règles pour la direction de l'esprit.

بها في غير هواة ، فقد وضع أربع قواعد ثابتة أبانها بقوله .  
 الأولى : ألا أقبل البتة كحق أى شيء لم أكن قد عرفت بوضوح أنه كذلك ،  
 أى أن أحجب بعائية الاندفاع والتسرع في الحكم ، وألا أدخل في أحکام إلا ما يتمثل  
 في عقلي بجلاء وتميز بحيث لا تكون لدى أية فرصة لوضعه موضع الريبة . ( وتسمى  
 قاعدة اليقين ) .

الثانية : أن أجزي كل واحدة من المضلالات التي اختبرها إلى القدر الممكن من  
 الأجزاء والذى هو ضروري لحلها على خير الوجوه ( وتدعى قاعدة التحليل ) .  
 الثالثة : أن أسير أفكارى بنظام مبتدئا بالأشياء الأكثربساطة وسهولة في المعرفة ،  
 للأبعد قليلاً قليلاً في تدرج إلى معرفة الأكثتر تركباً ، وأن أفرض نظاماً حتى بين  
 الأشياء التي لا يتلو بعضها بعضاً بالطبع . ( وهى قاعدة التأليف ) .  
 والأخيرة : أن أجرى إحصاءات كاملة ، ومراجعات تامة تجعلنى أتحقق من أنى لم  
 « أغفل شيئاً »<sup>(١)</sup> . ( وهى قاعدة الاستقراء ) .

هذه هي القواعدالضرورية لعصمة العقل عند ديكارت من الزلل في إدراك الحقائق ،  
 فإذا اتبعها الناظر في جميع المدركات العقلية ولم يهمل شيئاً منها ، فإنه ينتهي بلا ريب  
 إلى معرفة الحق الأوحد في كل شيء ، ولكن ينبغي أن ينبه إلى ما يجب الالتفات إليه  
 بصورة خاصة في كل قاعدة منها مع إيضاح أهم مافيها ، وإليك البيان :

(١) إن أهم نقطة القاعدة الأولى هي قيد « اليقين » إذ أنه ليس كل مانحن  
 مؤمنون به أشد الإيمان يقيناً . فلكي يتحقق اليقين المشروط في القاعدة ينبغي أن العقل  
 - متحرراً من جميع تأثيرات الحواس والخيال - يدرك جلاء الفكر المراد إدراكها ،

وتميز بعضها عن بعض ، إذ أن إدراكات الحواس مختلطة مهما ظهرت لنا واضحة ، وليس هناك جلياً متميزة حقاً إلا الأفكار التي بعثها العقل وحده ، وتدعى بالبديهيات أو الأفكار الأولى التي تفيض عليها إشعاعات العقل مبتدئاً بالمبادئ الحدسية اليقينية المائنة لمبادئ أوقلیدس الرياضية والتي مثناها لها بعض مفرداتها آنفاً .

(٢) إن القاعدة الثانية هي أمر بالتحليل ، إذ أنه لكي يحل المرء مشكلة من المشاكل يجب عليه أن يتوجه من العضلة المجهولة تزولاً حتى يصل إلى أبسط أجزائها ، وهو المعروف منها معرفة يقينية ، فكل مشاكل العلم لا تحل إلا بالاتجاه من العسير إلى البسيط ، أو من العام إلى الخاص ، أو من المجهول إلى المعلوم . فلفهم الكون مثلاً ينبغي تحليل مركباته إلى بساطتها اليقينية كالمادة والامتداد وما شاكلها مما يوجد في كل شيء ولا يستخلص إلا بالتحليل الدقيق ، فإذا اتسع المرء على هذه البساطة أو المبادئ الأولى اتخذها أساساً لإدراكه وحكمه وتديله .

(٣) تتطلب القاعدة الثالثة من الباحث - بعد أن يكشف ، بوساطة التحليل المأمور به في القاعدة الثانية ، الطيابع البساط - أن يحصل ، بربطها ربطاً محكماً ، على الحقيقة ، وليس هذا شيئاً عسيراً ، بل هو سهل يسير ، إذ أن الكون لكي يكون قابلاً للتفعل يجب أن تكون بساطته الجلية متصلة فيما بينها بصلات منطقية ليس على العقل إلا أن يكشفها ، ولكن هذا الكشف لا يكون دفعه واحدة ، وإنما يكون متتالياً في نظام ، ولا يكون بالنظر العجل المتسرعاً ، بل بالدرج الذي أوله التحليل ، ووسطه التأليف المرتب ، وأخره الاستنباط الصحيح .

(٤) أما القاعدة الرابعة فهي النتيجة الخامسة للثلاث الأولى ، إذ أن محلها هو أن الاستنباط ليس له أية قيمة إلا إذا خطأ فيه العقل خطوات متصلة منتظمة ، فلم يتخط حلقه من حلقات سلسلة التعلم ، ولم يضع حلقة مكان أخرى ، وهذا لا يتيسر إلا إذا

كانت أجزاء تلك السلسلة مرتبطة معاً أشد رباطاً ، ولا يتضح هذا إلا بالمراجعة الدقيقة .  
ومن ذلك يتبين أن أكبر وسائل منهج ديكارت هو البداهة التي تتحقق إدراك  
الحقيقة البسيطة « اليقينية » المذكورة في القاعدة الأولى ، والقياس الذي هو العملية  
المقلية التي تكشف الصلات الموجودة بين الأشياء ثم ترتيب البساطة الترتيب الذي  
يسمح بالوصول إلى الحقيقة ، وهذه العملية هي المبنية في القاعدتين الثانية والثالثة ،  
ييد أن هذه القواعد التي وضعها ديكارت لعصمة العقل لاتكفي وحدتها لتحقيق هذه  
العصمة لأنها هي الجانب الإيجابي في عملية الفكر ، وهو لا يتيسر إلا بعد تتحقق الجانب  
السلبي الذي أسفلنا الإشارة إليه والذى، هو محو كل أثر لما كان عالقاً بالذهن من قبل بحيث  
لو بقى فيه شيء من حقائق الماضي واحتلط بتعقل الحاضر لا يكون لتلك القواعد أى  
تأثير .

غير أن الذى ينبغى ألا يغيب عن الأذهان هو أن العناصر التى يطبق عليها ديكارت منهجه أو التى يحملها ، ثم يؤلفها ، ثم يراجعها هى المقولات المحسنة ، إذ أن كل علم عنده يمكن أن يدرك بالفکر المجرد ، وليس التجارب - فيما يرى - إلا عوامل تحقق تداعى الأفكار ، أو تيسّر عملية إشعاع المباده على الذهن . وإذا ، فالمبدأ الأساسي لكل فلسفته هو الفکر الخالص عن جميع العلاقات الخارجية كما أشرنا إلى ذلك مرارا .

(٤) أبط المفاسع أو أنا أفكـر :

(٢) ومتى تكون متأكدين من أن تلك الفِكَر مع ثبات جلائها هي تنطبق على موجودات حقيقة؟ . (٣) وأين نجد لمعرفتنا أساسا غير قابل للتزعزع؟ . (٤) وإلى أين نسير حتى نجد أبسط الفِكَر جميعها؟ .

هذه هي أهم المشاكل التي عرضت لديكارت عند تأسيسه مذهبة الفلسفي ، وقد أجاب عليها بإيجاز في القسم الرابع من « بيان عن النهج » وبإسهاب في « التأملات » فقال :

إذاً كنا لا نريد أن نثق بالظواهر لأنها تزيف أكثر الأحكام الإنسانية ، فينبغي الارتياب في كل شيء ، وأسباب هذا الارتياب لا تعوزنا ، فالحواس تخدعنا ، ومن المستحيل تمييز إحساساتنا من خيالات أحلامنا ، وبعض الناس ينخدعون حين يفكرون في أبسط المسائل الرياضية . وأخيراً من الذي يؤكد لنا أنه ليس هناك جنى خبيث محتمل خداع بقدر ما هو قوى يبعث بنا ، بل لم لا يمكن أن يكون ذلك الإله القدير الذي سمعت الناس يتتحدثون عنه<sup>(١)</sup> قد أراد أن نهوي في الخطأ حتى في أبسط الأشياء مثل  $2 + 3 = 5$  .

ولا جرم أن هذه الريبة التي بلغت أقصى حدودها قد أصابت أمتنا العلوم وأكثرها ثقة بنتائجها في للصريم ، إذ زعزعت اليقين منها جميعها<sup>(٢)</sup> .

من هذا يتضح أن ديكارت لم يُرد أن يستيقن في ذهنه شيئاً من حقائق الماضي ، وأنه قد تذرع بأمضي أسلحة الريب ، ولكنه ليس ريباً عقيماً يقتاد صاحبه إلى الخمول

(١) يريد ديكارت بهذه العبارة الساخرة أن يشير إلى الفكرة المألوفة لدى الشعوب عن الإله وهي التي لا تزده عن كل مالا يليق بمقام الألوهية كالخداع والدفع إلى الخطأ إلى غير ذلك مما سيجعل غليسوفنا الإله عنه فيما بعد .

(2) Discours de la Méthode, 4ème partie, première et troisième Méditations.

والركود ، وإنما هو ريب منهجه يفتح لعنته أبواب طريق اليقين ، وهو في هذا يقول : إن الريبة مهما غلت لا تتناول نفسها ، وممّا تكن الأشياء التي أتمثلها ، وهي ليست مضبوطة ، بل ليست موجودة قد بلغت من الكثرة حداً عظيماً ، فإن هناك شيئاً لا أستطيع أن أضعه موضع الريبة ، وهو تفكيري ، لأن نفس الشك ونفس الخطأ هما من أعمال الفِكْر ، أو هما من نتائج نشاط القوة المدركة ، وأنا أرتّاب « أنا أفکر ، وأنا أفکر ، إذاً ، أنا موجود » *cogito ergo sum* .

تلك حقيقة متينة وبيقنية إلى حد أن أشد فروض اللادريين غرابة وبعداً عن العقل لا يستطيع أن يزيلها ، ذلك لأنني أعرف في جلاء أنه لكي يفكر المرء يجب أن يكون ، وهذه هي البديهيّة الأولى التي تمثل أمام العقل فإذا سار بنظام واتبع المنهج الصحيح ، وهي تشتمل من الواضحة والجلاء على القدر الذي يصلح لأن يكون نموذجاً لتأسيس كل معرفة . ولهذا ألح ديكارت على لا يُفهّم هذا المبدأ الحدسي أو البديهي على أنه قياس ، لأنه لو كان كذلك لكان قابلاً للنظر ، ولو كان قابلاً للنظر لما كان بديهياً ، وهو في الحق بديهى .

تابع ديكارت بعد ذلك سلسلة تأملاته فقال : أنا موجود ، ولكن ما هذا « أنا » ؟ إن تأثير الحواس علة من شأنها جذبى إلى إرجاع كل كينونتي إلى وجود جسми ، ولكنني إذا أصررت على أنني - مسيرة للمنهج - لا أون إلا بما أدركه بجلاء فإني لا أعترف بنفسي إلا كائن مفكر خحسب ، بينما لا أعرف شيئاً أثبتة عن وجود جسми ، بل إن جميع الأحكام التي أصدرها على الأجسام الخارجية وخصائصها هي قبل كل شيء مشتملة على معرفة هذا « أنا » الذي يحكم أي الذي يفكر ، وذلك معناه أن النفس هي - على عكس الاعتقاد العام - تعرف ذاتها بحالة أكثر مباشرة ،

وأكثريقييناً مما تعرف الجسم ، غير أن هذه النفس ليست هي المبدأ العام للحياة كما كان القدماء يتخيلون ذلك ، وإنما هي الفِكر ، أو الكائن الذي يفكر ، أى يرتاب ويدرك ، ويوقن وينكر ، ويريد ولا يريد ، وهو أيضاً الكائن الذي يتخيل ويحسن ، ولكن على ألا يُحملَ هذا الإحساسُ وذلك الخيال إلى الجسم ، بل على أنهما - كما يجب أن يكون ذلك - جزء من التفكير أى أنه يعرف بالفَكْر أنه يحس ويتخيل ، وهذا يجعلهما حقيقتين ولو كنا لا نتجاوبان مع أى شيء واقعٍ خارج نفوسنا .

ـ وتلك هي نقطة أساسية هامة في مذهب ديكارت ، وهي تصرّيحة بأن العقل يتوجه من الفِكر إلى الأشياء ، لا من الأشياء إلى الفِكر ، وبأن معرفة الكائنات عن طريق فكرها سابقة على فرض وجودها أو الجزم به ، وبأن الفكرة وحدها هي التي تقدم إلينا هذه الميزة الكبرى التي يستمتع بها الكائن ، وهي أنه حقيقة يمكن إدراكها بهيئة مباشرة . وبهذا استحق ديكارت أن يدعى بأبى الثالية الحديثة ، وهي التي تنعطف إلى الانتهاء بال موجودات الخارجية إلى الفِكر ، وبالكائنات الواقعية إلى العقل والتي تعلن أننا لسنا موقنين إلا بالفِكر ، ولا مطمئنين إلا إليها ، سواء كانت فكرأً عقلية بحثة أم فكرأً للكائنات المادية والتي تقرز قبل كل شيء حقيقة تلك الفكر وذاتها وإن كانت لا تزعم أن وجود الكائنات المادية ينحصر كله في تحديد أذهاننا ويتكون حسب الصورة التي تمنحها إياها كما سيقرر ذلك «لينيز» و«بيركيليه» «Berkeley» فيما بعد ، وإنما هي تقرر أن العالم المحس موجود وجوداً حقيقياً ، وهذا يقول عنه الباحثون العصريون : إنه يتخد مذهب الثالية ممراً يجتاز منه إلى حقيقة المحسات ، ولا يشوى فيه كما فعل من تقدموه ومن تلوه من قالوا بالثالية الكاملة .

## (٥) فكرة الحقيقة الإلهية :

أسلفنا أن ديكارت قرر حقيقة الوجود الذاتي لـ **الفِكَر** ، ولم يوقن في وسط هذا الخضم المهاطل من الريبة إلا بها ، ولكن هذا غير كاف ، إذ العقل في أشد الحاجة إلى التتحقق من وجود ما يدل على **الفِكَر** أو الكائن المفكرة ، أي «**الأنَا**». ولهذا قيل عن ديكارت إنه ظل يعمل حتى كشف «**الأنَا**» وعلى سنا مصباحه رأى كل اللأنـا. وهـاك الخطوات النطقية التي خطـاها في هذه السـبيل لكـشف الحقـائق الأـخـرى . قال : إذا اقتصرنا على اعتبار **الفِكَر** موضوعاً لـعـلمـيـةـ العـقـلـ وـلـمـ نـنـظـرـ إـلـىـ ماـ وـرـاءـهاـ ،ـ كـانـتـ تـلـكـ **الفِكـرـ**ـ كـلـهاـ مـتـسـاوـيـةـ فـيـ الحـقـيقـيـةـ الـذـاتـيـةـ ،ـ وـلـكـنـنـاـ إـذـ نـظـرـنـاـ إـلـيـهاـ مـنـ حـيـثـ مـاـ تـمـثـلـهـ أـفـيـنـاـهـاـ مـتـبـاـيـنـةـ فـيـ هـذـهـ الحـقـيقـيـةـ حـسـبـ طـبـائـعـ الـمـوـجـودـاتـ الـتـيـ تـمـثـلـهـاـ وـدـرـجـاتـهـاـ فـيـ الـكـلـالـ .ـ وـمـثـالـ ذـلـكـ أـنـنـيـ إـذـ أـرـتـابـ لـأـعـرـفـ ،ـ وـمـنـ يـعـرـفـ أـكـلـ مـنـ لـأـيـعـرـفـ ،ـ وـإـذـ ذـلـكـ تـكـوـنـ فـكـرـ :ـ الشـكـ وـالـجـهـلـ وـالـنـقـصـ أـقـلـ مـنـ فـكـرـ :ـ الـيـقـينـ وـالـعـرـفـةـ وـالـكـلـالـ .ـ وـبـعـارـةـ أـخـرىـ تـكـوـنـ فـكـرـةـ الـتـيـ أـتـمـلـهـاـ عـنـ نـفـسـيـ أـقـلـ كـلـاـ مـنـ فـكـرـةـ الـتـيـ أـتـمـلـهـاـ عـنـ إـلـهـ أـفـرـضـ أـنـهـ قـدـيرـ ،ـ عـظـيمـ ،ـ أـزـلـ ،ـ غـيرـ مـتـنـاهـ ،ـ ثـابـتـ ،ـ عـالـمـ بـكـلـ شـءـ وـمـشـئـ لـكـلـ شـءـ ،ـ وـبـالـتـالـيـ يـكـوـنـ لـهـذـهـ فـكـرـةـ الـأـخـيـرـةـ مـنـ الـأـحـقـيـةـ مـنـ حـيـثـ الـقـدـرـةـ وـالـعـظـمـةـ وـالـأـزـلـيـةـ وـالـعـلـمـ الـخـ ماـ لـيـسـ لـلـأـولـيـ .ـ غـيرـ أـنـ هـذـهـ الـحـقـائقـ الـتـيـ تـمـثـلـهـاـ تـلـكـ الـفـكـرـ لـمـ يـبـرـهـنـ عـلـيـهاـ ،ـ وـبـالـتـالـيـ هـىـ لـمـ تـبـثـ بـعـدـ ،ـ فـيـنـبـغـيـ إـثـبـاتـهـاـ لـلـتـوـصـلـ مـنـ ذـلـكـ إـلـىـ تـأـسـيـسـ الـقـيـمـةـ الـمـوـضـوعـيـةـ لـعـرـفـتـاـ بـعـدـ أـنـ أـسـسـنـاـ الـقـيـمـةـ الـشـخـصـيـةـ لـهـاـ .ـ وـلـمـ كـانـتـ الـفـكـرـةـ التـالـيـةـ بـعـدـ بـدـاهـةـ «**الأنـا**»ـ هـىـ فـكـرـةـ الـحـقـيقـةـ الإـلهـيـةـ ،ـ فـيـنـبـغـيـ الـاجـتـياـزـ مـنـ بـدـيهـيـةـ الـأـولـيـ إـلـىـ نـظـريـةـ الثـانـيـةـ عـلـىـ النـحـوـ التـالـيـ .ـ

## (٦) البرهان ومبرود الإبراء :

البرهان الأول - وهو برهان فكرة السُّكَامِل واللامتناهِي ، وقد ابتكره ديكارت وهو موجود في « التأملات الثالثة » troisième Méditation . وفي القسم الرابع من « بيان عن المنهج » .

يستخدَم ديكارت في هذا البرهان مبدأ العلية الذي يحمله أن العلة والمعلول يجب أن يتلاءما ، وتلك حقيقة بدئية ، لأن الشعاع العقلي الفطري يكشف لنا للوهلة الأولى أن المعلول لا يمكن أن يفوق العلة ، وأن السُّكَامِل لا يمكن أن ينشأ عن الناقص ، فإذا طبقنا هذه البداهة على أفكارنا كان من الواضح أن يكون بعضها قد نشأ من علة خارجية ، والبعض الآخر قد أنشأها نحن ، وإذا كانت فكرة الإله هي مجمع كل لأنسَاية وكل كمال ، فلا يمكن أن تكون قد أنشأتها أنا ، وأنا ذلك الناقص الذي يجهل ويرتاب ، وإلا للزم أن يفوق المعلول علته في السُّكَامِل ، وهو محال . ولا يمكن أن تكون قد أنشأتها علة خارجية ، إذ كل العلل الخارجية ناقصة ، لأنه ليس هناك مبرر لأن تمتاز عن واحدة منها بالكمال ، وكذلك لا يمكن أن تكون هذه الفكرة الإلهية هيئة مؤلفة من مزيج عدة كُلَّات ولا نهايات خاصة خلقتها المخيلات الإنسانية إذ لو كانت كذلك لما كان لها هذه الوحدة وتلك البساطة وذلك النفور من كل تأليف لا سيما وأن في التأليف افتقاراً إلى الأبعاض ، والافتقار نقص . وإذا ، فلم يبق أن يكون هناك علة لفكرة الإله أو بعدها في عقولنا إلا الإله نفسه ، وهي فكرة فطرية لدينا ، بمعنى أنه بمجرد استيقاظ ملائكة التفكير فيما نستطيع أن ندرك هذه الفكرة كحقيقة واضحة .

البرهان الثاني : وقد سبقه إليه أسلافه ، ولكنه هو الذي منحه صورة جديدة ،

وهو كذلك موجود في « التأملات الثالثة » وفي القسم الرابع من « بيان عن النهج » .

أسس هذا البرهان على مبدأ أن إنشاء الجوهر أصعب وأعقد من منحه صفات وخصائص فقال :

أنا موجود ، ولدي فكرة الكامل ، فاما أن أكون منشيء نفسي أو قد أنشأني غيري ، فلو كنت منشيء نفسي لكان أهون على أن أمنع ذاتي الكامل الذي لدى فكرته ، وبما أنني ناقص بدليل أنني أرتات وأجهل ، فأنا عاجز عن منح ذاتي هذا الكامل ، وبالأولى أكون عاجزاً عن إيجاد جوهرى . وإذا ، فلم يبق إلا أن أستمد وجودي من غيري ، وهذا الغير إن لم يكن هو الكامل ، فسيكون موقفه كموقعي إلى أن نصل إلى الكامل الذي تمثل فكرته في عقلي .

البرهان الثالث : وهو كسابقه قديم منحه ديكارت صورة جديدة ، وهو موجود في « التأملات الخامسة » *« cinquième Méditation »* وفي القسم الرابع من « بيان عن النهج » . ومحمله كما يأتي :

« ذلك على حين أنني عند ما عدت إلى امتحان ما عندي من الفكرة الذهنية لوجود كامل ألفيت أن الوجود كان داخلاً فيها على الوجه الذي يدخل به في الصورة الذهنية لثلث أن زواياه الثلاث متساوية لزاوتيين قائمتين » . وهذا مؤداه أن الوجود مفهوم في معنى الكمال المطلق ، ولو كان الإله غير موجود ، للزم أن يكون ناقضاً ، ولو جب أن نتصور كائناً آخر يفوقه في الكمال بوجوهه ، ولكن هذا الكائن هو الجدير بالألوهية .

(٧) ملامحات على الوهبة بذلت :

(١) وُجِّهَ إِلَى الْبَرْهَانِ الْأَوَّلِ مِنْ بِرَاهِينِهِ السَّالِفَةِ الْاعْتَرَاضُ التَّالِيُّ :

إذا كان قد ثبت أن الإله هو الكامل واللامتناهي ، وبالتالي قد استحال وجوده من غيره ، فقد لزم أن يكون وجوده من ذاته ، وهذا يقتضي أن يكون علة لذاته من حيث الإيجادية ، ومعلولا لها من حيث الوجديّة ، وهذا بدوره يقتضي – فضلا عن أن يكون له حيثيات – أن تكون إحداها أخفى من الأخرى . وفي هذا من النقص ما يتنافى مع تمام الكمال ، ولكن ديكارت يحيب على هذا الاعتراض بأن استعمال العلية في جانب الإله إنما هو ضرورة بشرية لأنها إليها نقص المعرفة الإنسانية وافتقار إلى الألفاظ كشرط أساسى لتحقيق المعانى . وإذا كان ذلك كذلك ، وكان إطلاق العلية على الإله دخيلا لسبب عرضى ، فلم يكن من الطبيعي أن نطبقه عليه بقشه وقضيه فنقبل في جانبه المعلولة التي لا يستسيغها العقل .

(ب) بعد أن نظر ديكارت في الألوهية هذه النظرة الفلسفية الخالصة وأيقن بأنه أقام الحجج المقلالية المجردة على وجود الإله تأمل فألقى أن فكرته عن هذا الإله ليست هي الفكرة العامة المماثلة في عقول أكثر الناس ، إذ أن هذه الكثرة الغالبة لا تتصور الإله على أنه موجود كامل غير متناه ، ولكن على أنه كائن متناه انتزاعه من أخيتهم وهم الذين يسكنون عليه الاحترام والإجلال ، وهو لهذا لم ير من الغريب أن يجحد بعض العقول المتذكرة هذا الإله الضئيل ثم بسط فكرته عن إلهه المجرد الكامل ، فعرفه بأنه الجوهر المطلق الموجود بذاته ولذاته . غير أن إطلاقه لفظة الجوهر على الإله مع إطلاقه إليها على الكائنات المتناهية كالنفس يحتمل أن يقتضي من جانبه التسوية بين الموجودين : اللامتناه والمتناه ، ولكنه يجيز على هذا الاحتمال بأنه لا يصلح

حمل هذه اللفظة على الموجودين المتبادرتين بمعنى واحد ، إذ أن الكائنات المتناهية تابعة جميعها للموجود اللامتناهى . ومن دلائل تبعيتها أن جوهرها مفتقر في كشفه إلى الأعراض والخصائص التي تميزه ، على حين أن الجوهر الأسمى كما هو مستغنٌ في وجوده هو مستغنٌ أيضاً في كل ما عدا الوجود . وإذاً ، فهو وحده الجدير باسم الجوهر ، لتحقق كمال الاستغناء لديه ، أما الكائنات الأخرى ، فليس إطلاق لفظة الجوهر عليها إلا نوعاً من التوسيع ، إذ هي مرادفة فيها لكلّيات : الكائن والموجود والشيء . وكما يكون تعريفها في الإطلاق الأول هو الموجود المستغنٌ بذاته عن كل متساوٍ ، هي تعرّف في الإطلاق الثاني بأنّها كائن ذو صفات هي وسيلة لكشفه . ولو لا إيضاح الفرق بين هذين المعينين لالتبس الأمر في كثير من النظريات<sup>(١)</sup> .

(ج) زعم بعض الباحثين أن ديكارت يدرك النفس والجسم ككائنين مستقلين . وبهذا المعنى يلزم أن يطلق عليهما لفظة الجوهر في معناها الأول كما أنه يطلق أحياناً الجوهر في معناه الثاني على الإله ، لأنّه كائن ثبتت له كل الكمالات ، وهذا معناه اتصفه بصفات الكمال ، أي أنه موجود ذو صفات كاشفة ، وبهذا يكون كالموجودات الأخرى . على أننا لأندري كيف أن استغناء النفس والجسم عن نظائرهما يمكن ثبوته استغنائهما عن كل متساوياً حتى يكون إطلاق الجوهر عليهما هنا بمعناه الأول ، أللهم إلا أن يكون المعرض قد اكتفى بمجرد ورود لفظة الاستغناء دون النظر إلى درجاته وفي هذا من الضعف مالا يخفى . أما في الشق الثاني ، فنحن لا نرى أن ثبوته الكمالات للذات الإلهية يقتضي لزوماً ثبوت الصفات الإيجابية لها . وعلى هذا يكون المعرض متحكماً في شرح عبارات هذا الفيلسوف . على أننا لسنا في حاجة إلى هذا

(١) يوضح ديكارت معنى الجوهر في إطلاقه الأول في « التأملات الثالثة » وفي الجزء الأول من « المبادئ الفلسفية » . وفي إطلاقه الثاني في هذا المصدر الأخير ، وفي « قواعد لقيادة العقل » .

كله ، إذ أن ديكارت يوضح - في فلسفته الطبيعية - الفروق المهالة الموجودة بين الجوهر المستغنى اللامتناهى والجواهرين المقتربين : النفسي والمادى كما سيجيء ذلك في موضعه .

(د) اعترض عليه « هو بن » و « جاساندى » بأنه ليس لدينا أية فكرة عن الجوهر ، بمعنى أنه : هو مقاومت به الصفات مادمنا أنها لا نعرف إلا هذه الصفات ، وديكارت يسلم أولاً بأننا حقيقةً لا ندرك الجوهر بداهة ، ولكننا نستنبطه من صفاتاته استنباطاً . إلا أنه يجب على هذا الاعتراض بأن الجوهر يمكن أن يكون موضوعاً للفكر البشري دون أن يكون له صورة في خيالته ، ولا جرم أن نظرية الجوهر هذه قد نشأت منها فيما بعد مشكلة فلسفية كبيرة شغلت العقل البشري زمناً طويلاً .

## (٨) نظرية الضمانة الضرورية :

إذا وصلنا إلى إثبات الحقيقة الإلهية ، فقد حصلنا على دعامة متينة للمعرفة ، إذ أن ديكارت يرى في الإله الضمان الأعلى لإدراك الحقيقة ، لأن الإله كامل ، والكامل لا يخدع . « ذلك نفسه الذي أخذته آنفا كقاعدة ، أي أن الأشياء التي ندركها جد واضحة وجد متميزة هي جميعاً حقيقة ، هذا الذي جعلته أولاً قاعدة ليس ثابتاً إلا لأن الله كائن أو موجود ، وأنه ذات كاملة ، وأن كل مافيها يصدر عنه .

ويتبع ذلك أن صورنا الذهنية ومعارفنا لما كان أكثرها موجودات خارجية صادرة عن الله - وهي بهذا واضحة متميزة - فلا يمكن أن تكون إلا حقيقة بمحض إيمان إذا كان كثيراً ما يصاحب تلك الصور الذهنية أو تلك المعرف ما يحتوى على بطلان فذلك لا يمكن أن يكون إلا فيما كان منها محتويا على شيء ذي غموض وإبهام<sup>(١)</sup> .

## (1) Discours de la Methode, 4 ème partie.

( وبالتالي لا يكون إلا فيما كان منها صادراً عن غير الله كالأوهام الشخصية والأباطيل التقليدية وما أشبهه ذلك من مصادر الخلط والظلمة ) .

ولقد اعترض بعض الباحثين على ديكارت في نظرية الضمان الإلهي هذه بأنه يلزم منها أن يكون العقل هو الذي ثبت الإله ، والإله هو الذي يضمن استقامة سير العقل ، وهذا دور . غير أن ديكارت قد أجاب على هذا الاعتراض بأن الجهة منفكة لأن البداهة التي كانت أساس التدليل على وجود الإله قد بلغت من الوضوح والتبيّن حداً لا تحتاج معه إلى أية ضمانة خارجة عنها ، وهو في هذا يقول : « حينما نعتقد أننا ندرك في وضوح بعض الحقائق نعطف بالطبع إلى الإيمان بها ، وإذا كان هذا الإيمان قد بلغ من الوثاقة جداً لا يمكن معه أن يكون لدينا أي سبب للريبة فيها نؤمن به على هذا النحو ، فإنه لا يمكن هناك داع للبحث عن أكثر من ذلك ، إذ يمكن لدينا إذ ذاك كل اليقين الذي يمكن أن يطمئن فيه العقل <sup>(١)</sup> » .

ومعنى هذا كله أنه ينبغي التبيّن بين البداهة الجلية التي ليست مفتقرة إلى أي ضمان وبين الذكرى التي تفرض سابقاًية استنباطات طويلة . فمثلًا حينما نتصور بعقلنا حقيقة جدجلية كـ « أنا أفكّر ، إذًا ، أنا موجود » لا يمكن هناك موضع للشك في هذه الحقيقة ، وهي لا تحتاج إلى أي ضمان أجنبى لإثبات أحقيتها بينما أننا عندما نجري عملية استنباط طويلة ، أو حينما نتمثل في ذاكراتنا إحدى النتائج دون أن نفكّر في المبادئ التي تؤيدتها ، ودون أن نلجأ إلى الحجج العقلية التي تبررها ، فإنه في هذه الأحوال كلها لا يمكن هناك ضمان لصحة هذه النتيجة إلا المعرفة الإلهية التي تضيق علينا هذه السبيل التي لم تراونا فيها البداهة ولم نستنجد فيها بالحجج العقلية ، وما ذلك

إلا لأن كل حقيقة أخرى تابعة للحقيقة الإلهية، وأن الإله كامل ، والكامل لا ينخدع .

وحاصل هذا كله لأن «أنا أفكر ، إذاً ، أنا موجود» بديهية ليس فيها مجال للشك ، وأن العقل يجتازها مباشرة إلى فكرة الإله دون الخروج من الجلاء اليقيني . وعلى أثر هذا نجتاز مباشرة فكرة وجود الإله إلى إثبات هذا الوجود نفسه ، وعندما نصل إلى وجود الإله نوقن بأن طبيعة العقل هي الوصول إلى الحقيقة عن طريق الاستنباط المؤسس على البداهة . وإذاً ، فأولى الفِكرَ عند ديكارت هي فكرة الألوهية لأن «أنا أفكر» ليست فكرة ، وإنما هي بداعه ، ولهذا هو يرمي إلى جعل العلم كله سلسلة واحدة ، أولى حلقاتها فكرة الإله ، أو نظاماً متحداً ، مبدئه الأول الوحيد هو هذه الفكرة التي ترتبط بها جميع الفكر الأخرى والتي هي في الوقت ذاته مبدأ كل وجود وكل معرفة ، وهذا طبيعي مادام أن العقل لا يمكن أن يتخلص من التفكير مبدأ للصدور إلا الكامل . ولقد رأينا أننا لم نستطع أن ندرك نقصنا إلا عن طريق فكرة الكمال الذي يحيط بكل شيء والذى نستطيع أن نقيس به معرفتنا الناقصة وأن نقوم بها حسب ما تسمح لنا به طبيعتنا من محاكاته في السمو .

## ج — فلسفته الدنيا أو الطبيعة عنده

مُهَبْر :

بعد أن ثبت ديكارت دعائم الحقيقةين المبدئيتين الضروريتين لكل ماعداهما وهما : العقل البشري والإله ، شرع في إثبات ثالث موضوعات المعرفة وهو العالم الخارجي متبعا سلسلة أقيسته السالفة قسماً عن هذا العالم فهو موجود حقاً أم غير موجود؟ . ولا جرم أن للتساؤل في هذه المشكلة ما يبرره ، لأن أخطاء الحواس من جهة وأضاليل الأحلام من جهة أخرى قد تضافرت على اقتلاع اليقين بوجوده من العقل النظري الذي لا يتأثر بغير التأمل الخالص من كل شوائب الظواهر والأوهام . ولما كان منهج ديكارت ينبع بقول أي شيء كان دون اختبار خاصيات المعرفة التي تتطلبها حقيقة هذا الشيء ، فقد شاء أن يبدأ نظره في العالم الخارجي باختبار ميزات المعرفة الخاصة به ، ولما كان العلم بالأضواء عن طريق تلقين العالم الطبيعي مفاجراً لمعرفتها بوساطة الحواس ، فإن أوليات التفكير تشعرنا بأن لدى الإنسان ملكة أخرى غير العقل ، وأن مجرد التأمل في هذه الملكة يظهرنا على أنها لا توصل إلى اليقين كالعقل ، بل إلى ترجيح الشيء والانعطاف نحو الاعتقاد به ، وإن فحص خاصياتها يكشف لناعن أنها سلبية منفعة ، وهي ذاتها تدرك أنها تتلقى التغيرات المعاقبة عليها دون أن تتجها . ومن مميزاتها أنها تدفعنا في قوة إلى فرض وجود المحسات في الواقع واعتبارهذا الوجود أساساً للإحساس بها ، إذ لوم توجد لما أمكن وقوع اللاموجود تحت الحس ، فإذا كان هذا الانعطاف زائفاً فكيف أمكن أن يلقى الله به في نفوسنا قوياً إلى هذا المحدود أن يمنحك ملكة أخرى لإيابنة زيفه؟ وهنا أيضاً تكون الأحقيقة الإلهية هي الضمان

لإثبات أحقيـة العالم المحسـ . بـيد أنه ليس من الضروري أن تكون المحسـات على نفسـ الصورـ التي تـمثلـها لناـ الحواسـ ، بل يـنبعـيـ أنـ نـعـلمـ أنهـ لمـاـ كانـ دورـ الحـواسـ عمـليـاـ قبلـ كلـ شـيءـ ، فـلمـ يـكـنـ بدـ منـ أنـ تـبـئـناـ بـماـ هوـ نـافـعـ أوـ ضـارـ لـالـاحـفـاظـ بـكـيـنـوـتـناـ ، وـلـكـنـ يـجـبـ أنـ نـقـرـرـ أـيـضاـ أنـ الحـواسـ غـيرـ قـادـرةـ عـلـىـ تـصـلـنـاـ إـلاـ بـظـواـهـرـ المـحسـاتـ ، وـلـكـنـ الأـحـقـيـةـ الإـلهـيـةـ التـيـ تـبـيـعـ لـنـاـ الإـيمـانـ بـأـنـ إـحـسـاسـاتـنـاـ لـهـاـ عـلـلـهـاـ فـيـ وـجـودـاتـ الـأـشـيـاءـ هـىـ تـبـيـعـ لـنـاـ أـيـضاـ الـاعـتـقادـ بـأـنـ وـرـاءـ الـظـواـهـرـ التـيـ نـخـسـهـاـ حـقـائـقـ اـسـاسـيـةـ ، وـأـنـ هـذـهـ الـحـقـائـقـ اوـ جـوـاهـرـ الـأـشـيـاءـ قـابـلـةـ لـمـدـرـكـيـةـ الـمـقـلـيـةـ .

وـإـلـىـ هـذـهـ الـجـوـاهـرـ وـحـدـهـاـ قـدـ أـتـجـهـ دـيـكارـتـ لـيـسـتـعـينـ بـهـاـ فـيـ كـشـفـ حـقـائـقـ الـعـالـمـ المـحسـ ، وـقـدـ بـدـأـ هـذـاـ الـاتـجـاهـ بـعـمـلـيـةـ تـميـزـ الصـفـاتـ الـأـولـيـةـ . عـنـ الصـفـاتـ الـثـانـوـيـةـ فـقـرـرـ أـنـ الـأـولـىـ هـىـ التـيـ لـاـ يـكـنـ مـحـوـهـاـ مـنـ أـخـيـلـتـنـاـ بـوـسـاطـةـ التـفـكـيرـ وـالـتـيـ هـىـ أـبـسـطـ وـأـوـضـعـ الـفـكـرـ التـيـ يـعـكـنـ أـنـ تـكـوـنـ لـدـيـنـاـ عـنـ الـمـحسـاتـ كـالـامـتدـادـ مـثـلاـ ، بـيـنـاـ أـنـ الـثـانـيـةـ - كـالـصـورـ الـشـخـصـيـةـ وـالـأـلـوانـ وـالـطـعـومـ وـالـرـوـأـعـ - يـعـكـنـ مـحـوـهـاـ مـنـ الـأـخـيـلـةـ الـإـنسـانـيـةـ وـهـوـ يـعـثـلـ لـهـذـاـ بـقـطـعـةـ مـنـ الشـعـمـ تـحـمـيـ فـتـذـوبـ فـتـقـبـخـرـ ، وـفـيـ أـثـنـاءـ كـلـ هـذـهـ التـغـيرـاتـ وـمـنـ خـلـالـ تـعـاقـبـ الصـورـ الـمـخـلـفـةـ عـلـيـهـاـ يـقـ شـيءـ وـاـحـدـ وـهـوـ اـمـتـدـادـ الـأـجـزـاءـ التـيـ تـكـوـنـ مـنـهـاـ ، وـإـذـاـ ، فـدـيـكارـتـ يـنـتـهـيـ فـيـ تـحـلـيـلـهـ الـأـخـيـرـ بـتـقـرـيـرـهـ أـنـ طـبـيـعـةـ الـأـجـسـامـ فـيـ عـمـومـهـاـ هـىـ الـامـتدـادـ طـوـلـاـ وـعـرـضاـ وـعـمـقاـ ، وـبـعـدـ أـنـ يـصـلـ إـلـىـ هـذـهـ النـتـيـجـةـ يـشـرـعـ فـيـ حـلـ مشـكـلـةـ الـعـالـمـ الـظـاهـرـىـ عـلـىـ النـحوـ التـالـىـ :

(١) أـلـمـارـدـةـ :

بـدـأـ هـذـاـ الـخـلـ بـشـرـحـ المـادـةـ وـمـتـعـلـقـاتـهـ فـقـرـرـ أـنـ الـعـالـمـ الـمـادـيـ هـوـ جـوـهـرـ مـتـدـأـ وـهـوـ الـامـتدـادـ عـيـنهـ ، وـهـوـ ذـوـ كـمـ غـيرـ مـتـنـاـهـ ، لـأـنـهـ لـوـ كـانـ مـتـنـاـهـيـاـ لـافـتـقـرـ إـلـىـ مـاـ يـحـدـهـ ، وـلـاـ

يمكن أن يحده إلا الامتداد ، ولما كان الامتداد هو السكنه المادى عينه فلم يكن من الممكن أن يكون خارج ذاته ، وبالتالي لم يكن من الممكن أن يحد نفسه . وإذا ، فالمادة لا يحدها شيء . وهى أيضاً متصلة ، وهذا يترب عليه أن تكون قابلة للانقسام إلى غير النهاية ، وهو ما يصير نظرية الجوهر الفرد غير صحيحة ، وكذلك ينجم عن هذا الرأى جحود الفراغ مادام أن الفراغ هو بعده بلا مادة ، وبما أن الامتداد والبعد والمادة شيء واحد ، فإن بعدها بلا مادة ، أو فراغاً يكون مستحيلاً ، وإنما العالم كله ملء . وقصارى القول إن الفروق التي تميز الكائنات المادية ، هي ما بين أجزائهما من مبيانات في الأعداد والأبعاد والحركات . وإذا ، فهو الامتداد المتميز بقابلية الانقسام وبالحركة هو هندسى بحث ، وهنا نصل إلى نقطة هامة بقدر ما هي أساسية في فلسفة ديكارت وهي أنه لا يقبل في العالم الخارجى غير النواميس الهندسية للحركة ولا يسمح فيه بأى شيء يمت إلى النفس بأدنى صلة ، إذ هو يعتبر أن المزايا الطبيعية المتأصلة في الامتداد والحركة كافية لتعديل الحياة من حيث هي وشرح خواص المادة دون الحاجة إلى القول بانشقاق الحياة عن قوة غير طبيعية كالنفس .

وحيثئذ يتسائل الباحث كيف أنت الحركة إلى الامتداد ، لأن المادة من حيث ذاتها صماء جامدة ، ولكن يغير أحد أجزائها مكانه لابد له من دافع ، هو الآخر مدفوع بداعف قبله حتى تنتهي الدوافع إلى الدافع الأول الصادر عن الإله مباشرة . ولما كان كمال الإله - فيما يرى - يستلزم أن يكون ثابتًا لاتسمو إليه الحركة ، فقد استتبط أن الله قدف إلى العالم إبان خلقه إياه بمقدار من الحركة سيظل غير قابل للتنفس -ير ما دام هذا العالم محتفظاً بيقائه (وهنا ينبغي أن نشير إلى أن ديكارت يرى أن هذا البقاء هو خلق مستمر لا يتخلله أى انقطاع) . وإذا ، ففي العالم مقدار من الحركة هو دائماً مساوٍ لنفسه ، وهو لا يتلاشى أبداً ، وإنما هو ينتقل فقط من جسم إلى جسم ، وقد

تدرك حواسنا ذلك أحياناً ويفوتها إدراكه أحياناً أخرى . ومن هذا يبين أن ديكارت قد لجأ إلى الأسس الإلهية لجعل بها الحركة ويشرح دوامها<sup>(١)</sup> .

## (٢) نَّسَّاءُ الْعَالَمِ الظَّاهِرِيِّ :

أنشأ الله الامتداد ، وهو كنه مادي واحد ملء ذوكم غير متناه قد قسمه إلى أجزاء صغيرة لاتنتهي ، وجعلها تدور حول نفسها ، ولكن في اتجاهات متباعدة ثم ثبت مراياً كـ كالنجوم الثابتة والكواكب السيارة والمذنبات ، وحول هذه المرايا أدار مجموعات عظيمة من هذه الأجزاء البدائية فنتج من هذا النظام المحكم نوع من الحركة الدائيرية يتباين في حدة وصورته مع مستدير أسطو وهو الذي دعا ديكارت «tourbillons» . والذى طالما كان حديث القرن السابع عشر ثم احتفظ الإله - عن طريق إرادة ثابتة - بدوام وجود المادة وبكمية الحركة التي يعندها فيها ، وقد كان ذلك كافياً لتطور العالم آلياً بوساطة نواميس الحركة التي يعللها ديكارت في دقة وشرحها في إسهاب فيووضح كيف أن أجزاء المادة تحتك أو تتكسر أو تنسحق بفعل هذه النواميس الآلية ، وأنها بهذه تؤلف المظاهر المختلفة لعالمنا المادي . ويدعى ديكارت أنه يستطيع أن يعلل بهذه المبادئ الآلية وحدها حياة الكائنات العضوية مادام أن الحياة في رأيه لا تتعلق بالنفس ، وإنما تعريف النفس عنده هو الفكر وحده ، وهو أجنبى تماماً عن المادة أو الامتداد ، وهو يرى أن الفلاسفة الأقدمين كانوا على خطأ حين قرروا أن النفس هي المبدأ الجوهرى للحياة وأنه ينبغي في رأيه نبذ كل مذاهب النفس النباتية والإحساسية والناطقة التي قال بها القدماء والمتوسطون ، وأعلن أن علم وظائف

(١) عالج ديكارت كل ما يتعلق بالمادة وخصائصها ، والحركة وآثارها على الأخرين في كتاب *Principes de la Philosophie* livre II, parag. 4-37.

الأعضاء يجب أن يكون - كعلمى الطبيعة والفلك - علماً آلياً ، وصرح بأن الأجسام الحية مكونة من أجزاء مادية تعمل تبعاً لنواميس الحركة ، وهى ليست في حاجة إلى أية نفس لتحليل أعمالها . وفي الحق أن كشف «وليام هارفيه» *William Harvey* عن الآلية الحقيقية بالدورة الدموية في سنة ١٦٢٨ كان ديكارت بثابة مستند جدير بالتقدير ، إذ أنه أبان أن حركة الدم ليست ناشئة عن قوة النفس ، بل ناشئة عن انكماش القلب الذى يدفع الدم إلى بقية الجسم . وإذاً ، فالنوايس العامة للحركة هي سائدة في داخل الجسم سيادتها في خارجه ، وبهذا يظهر ديكارت أنه يجب إدراك الجسم الحى على أنه آلة ميكانيكية لا أكثر ولا أقل . وهنا يلاحظ بعض الباحثين أنه إذا كانت هذه الفكرة قد ألتقت كثيراً من الضوء على المعضلة المتعلقة بهذه المسألة ، فإن إيضاح تفاصيلها يعوزه كثير من وسائل الإثبات ، فديكارت عند ما يبسط نظرية «الأرواح الحيوانية» *esprits animaux* يقرر أنها تيارات من مادة دقيقة تشبه الغازات قد نتجت من الدم وسخنها القلب حتى صارت صالحة للتأثير . وكيفية فعلها أنها - بينما يستمر باقى الدم سالكاً سبله في الأوردة - تصعد متزاجمة نحو المخ فتملاً تضاعيفه وتفاعل فيه حتى تصيره قادرًا على تلقى افعالات المحسات وهي تنزلق عن طريق الأعصاب إلى العضلات .

غير أن هذه النظرية قد اجتذبت فيلسوفنا نحو نتيجة غريبة ، إذ أنه اضطر إلى تأييدها ضد نفور معاصريه الشامل من رأيه . ومنشأ ذلك النفور هو أن هذه النظرية تؤدى حتماً إلى قبول أن جميع حركات الحيوانات وأفعالها تتعاقب بطريقة آلية لا أثر فيها أبدة للإرادة ، وأنه من غير الممكن أن يكون لها ملكات بها تعرف ذاتها وتميز الحق من الباطل وتساهم في الخلود ، وإنما هي آلات ميكانيكية محضة . وفي الحق أن ديكارت قد عانى معاناة شديدة في سبيل تعليل الأفعال الحيوانية بالطريقة الآلية .

### (٣) صر الفس بالبدنه :

وحيثما وصل ديكارت إلى هذه الحلقة من سلسلة تعليقاته انتهى إلى الجزم بوجود ثلاثة جواهر ، أولها الكنه الإلهي ، وهو غير مادى وغير متناه ، وكامل ومستقر في وجوده بذاته ؛ وثانية الجوهر النفسي ، وهو أيضاً غير مادى ولكنه متناه وغير كامل ومتفرق إلى غيره ، وهو الذي يمؤلف عالم الفكر لدى الأناسى ؛ وثالثها الجوهر الامتدادى ، وهو مادى ناقص متناه من جهة الزمان ، غير متناه من حيث الكم ، ومنه صنعت جميع الأجسام .

وال الأول من هذه الجواهر - وهو الجوهر الإلهي - هو الذي يدبر بعاليته كل ماعداه ؛ وثانية هو طبيعة نفسانية مجردة في أصلها زودت بخاصية الخلود ؛ وأما ثالثها ففيه الاستعداد لجعل الجسم الإنساني موضوعاً للجوهر الثاني ، أو محلاً للنفس . وإذا كانت النفس البشرية حالة في الجسم أو كان الجسم موضوعاً لها ، فمعنى هذا أن الصلة بينهما متينة الأواصر ، وهذا هو الذي يصرح به ديكارت ، إذ يقرر أن النفس متصلة بالبدن أثناء الحياة اتصالاً قوياً وأنهما يتبادلان التأثير والتأثير بنوع ما . ولكن يوضح كيف ينبع هذا التأثير التبادل هو يعتمد حيناً على أحداث محددة ، وتارة أخرى يعرض نظريات سواءً كانت خصبة أم جريئة مخاطرة ، ولكنه على الدوام يستلهمها من الفكرة الآلية التي أعلنها عن الحياة .

يعين فيلسوفنا الوضع الذي تتخذه النفس مقراً لها من الجسم الإنساني ، وهو الغدة الصنوبرية « glande pinéale » القارة في مقدمة المخ ، وهذه الغدة قد تصدم النفس حيناً فتحرك « الروح الحيوانية » وقد تصدم النفس الغدة متأثرة بفعل « الروح الحيوانية » حيناً آخر .

بيد أنه إذا كانت الغدة الصنوبرية مقراً للنفس وليس معنى هذا أن تلك الغدة

هي الملتقي الوحيد لما سماه النفس والجسم ، فديكارت قد استعار عبارة أرسطو وصاغ فيها نفي هذا الاحتمال ، إذ أعلن أن النفس ليست قاطنة في موضع واحد من البدن كـ «الريان في سفينته» ولكنها في الحقيقة متصلة به كله<sup>(١)</sup> ، هي مرتبطة بل ممتزجة به إلى حد أنها تؤلف معه كلاً واحداً<sup>(٢)</sup> ، بل قد ذهب إلى ما هو أبعد من ذلك فقرر أن النفس والبدن يكوانان معاً أحاداً جوهرياً . ولا جرم أن هذا هو مذهب أرسطو مع الاحتفاظ ببعض المفارقات بينهما ، مجملها أن أرسطو والمدرسيين ينحوون النفس وظائف عضوية ، بينما أن الأمر عند ديكارت منحصر في الثنائية دون أن يعترف لهم باتحاد حقيق ، ومن ثم كانت معضلة صلة النفس بالبدن من أغمض جوانب الفلسفة الديكارتية ، إذ يبدو للوهلة الأولى أن ديكارت متناقض في هذه الفكرة ، وسنرى في النقد الذي وجه إليه فيما بعد وفي رده على هذا النقد ما يجلو لنا هذه المعضلة بعض الشيء .

#### د — فلسنته العملية أو الأخلاق

##### (١) أثر مهروه التقليدية :

عندما اختار ديكارت الشك العام أساساً للصدر عنده في فلسفته استثنى الأخلاق فأعلن أنه يتمسك بها مؤقتاً إلى أن ينتهي من وضع قواعد منهجه ، فإذا أتم هذا النهج عاد إلى الأخلاق فربما من خلال أسانيده واحتفظ منها ، بعد التصفية، بكل حق صالح للخلود . وقد صرّح بأن ما يقبله ابتداء من الأخلاق التقليدية المأولة هو المبادئ الآتية:

(1) *Traité des passions de l'âme*, art. 30.

(2) *Sixième Méditation métaphysique*.

(١) التمسك بـتقاليـد بلاده . (٢) العمل في حزم على تنفيـذ كل ما قرـت عليه إرادـته . (٣) محاـولـته داعـماً قـهر نـفـسه بدلاً من مـحاـولـته قـهر الـقـدر وإـخـضـاع رـغـباتـه للنـظـام الـكـوـنـي ، وـتـذـكـرـه أـنـ تـفـكـيرـاتـنا هـىـ الشـىـء الـوـحـيد الـذـىـ يـكـونـ تـحـتـ سـلـطـانـاـ

غـيرـ أـنـهـ فـيـماـ بـعـدـ حـيـنـاـ نـشـرـ آـرـاءـهـ الـفـلـسـفـيـةـ تـرـدـ كـثـيرـاـ فـيـ مـجاـبـةـ المـعـضـلـةـ الـأـخـلـاقـيـةـ

وـسـرـ ذـلـكـ أـنـهـ كـانـ عـلـىـ يـقـيـنـ مـنـ أـنـ وـجـالـ الـدـينـ الـذـينـ كـانـواـ لـاـ يـزـالـونـ يـهـاجـمـونـ فـلـسـفـتـهـ

الـطـبـيـعـيـةـ فـيـ عـنـفـ سـوـفـ لـاـ يـجـامـلـونـهـ فـيـ آـرـائـهـ الـأـخـلـاقـيـةـ لـاـسـيـماـ وـأـنـ هـذـهـ الـآـراءـ فـيـ

جـلـتـهـاـ مـبـنـيـةـ عـلـىـ دـعـامـتـينـ أـسـاسـيـتـينـ ، أـوـلـاهـاـ الـحـالـةـ الصـحـيـةـ لـلـبـدـنـ ، وـثـانـيـهـاـ طـائـفةـ

مـنـ الـمـبـادـيـءـ الـرـوـاـقـيـةـ الـوـثـنـيـةـ الـتـىـ لـاـ تـرـوـقـ الـأـخـلـاقـيـنـ الـمـسـيـحـيـنـ .

لهـذـاـ لـاـ نـكـادـ نـعـثـرـ عـلـىـ آـرـائـهـ الـأـخـلـاقـيـةـ – إـذـاـ اـسـتـشـنـيـنـاـ بـضـعـ مـلـاحـظـاتـ مـثـبـتـةـ فـيـ

«ـرـسـالـةـ أـهـوـاءـ النـفـسـ»ـ – إـلـاـ فـيـ رـسـائـلـهـ إـلـىـ الـأـمـرـيـةـ إـيلـيزـاـيـتـ الـبـالـاتـيـنـيـةـ، وـإـلـىـ كـريـسـتـيـنـاـ

مـلـكـةـ السـوـيـدـ، وـإـلـىـ شـانـوـ، سـفـيرـ فـرـنـسـاـ فـيـ السـوـيـدـ .

## (٢) الخـيرـ الـأـعـلـىـ :

وـأـيـّـاـ مـاـ كـانـ فـيـنـاـ نـسـتـطـيعـ إـجـالـ آـرـائـهـ عـنـ اـلـخـيرـ الـأـعـلـىـ فـيـمـاـ يـلـيـ :

يـوـجـهـ دـيـكارـتـ بـدـيـاـيـاـ إـلـىـ نـفـسـهـ هـذـاـ السـؤـالـ : مـاـ هـىـ الـوـسـائـلـ الـتـىـ تـعـلـمـنـاـ الـفـلـسـفـةـ

إـيـاـهـاـ لـبـصـلـ بـفـضـلـهـاـ إـلـىـ اـلـخـيرـ الـأـعـلـىـ الـذـىـ تـنـتـظـرـهـ النـفـوسـ الـعـامـيـةـ عـبـثـاـ مـنـ وـرـاءـ الـأـشـيـاءـ

الـمـادـيـةـ؟ـ ثـمـ يـجـبـ عـلـيـهـ بـقـولـهـ : يـجـبـ أـنـ تـقـرـرـ قـبـلـ كـلـ شـىـءـ أـنـنـاـ لـاـ نـسـتـطـيعـ الـلـحـوقـ

بـالـخـيرـ الـأـعـلـىـ إـلـاـ مـنـ دـخـائـلـ أـنـفـسـنـاـ ، وـلـذـكـ تـلـاثـ وـسـائـلـ، أـوـلـاهـاـ الـعـرـفـةـ الـجـلـيلـةـ لـلـخـيرـ،

وـثـانـيـهـاـ الـإـرـادـةـ الـحـازـمـةـ ، وـثـالـثـهـاـ نـبـذـ الرـغـبـاتـ وـالـأـمـانـيـ الـتـىـ لـيـسـتـ فـيـ مـقـدـورـنـاـ .

وـمـنـ هـذـاـ يـبـيـنـ أـنـ اـلـخـيرـ الـأـعـلـىـ هـوـ السـكـيـنـةـ الـنـفـسـيـةـ الـتـامـةـ ، وـيـعـكـنـ الـحـصـولـ عـلـىـ

جـزـءـ مـنـ هـذـهـ السـكـيـنـةـ بـعـالـجـةـ الـأـبـدـانـ ، لـأـنـ الـأـهـوـاءـ الـتـىـ تـقـدـفـ بـالـاضـطـرـابـ فـيـ

أفكارنا تتعلق من بعض نواحها بالحالة الصحية . هذا من جهة ، ومن جهة أخرى ينبغي أن تتدخل الإرادة لتجعل السيادة في النفس للمعرفة العقلية إلى حد أن «الأرواح الحيوانية» تطيعها في إذعان . وهذه الإرادة ذاتها هي التي تمكّن النفس من قهر الأهواء<sup>(١)</sup> التي تحدث في دخائنا الاضطراب بمحملها على احترام الخبرات الظاهرية ، وهي أيضاً التي تلزمها بالوقوف عند حد المسرات النفسانية التي هي خالدة كالنفس لأنها مؤسسة على الحقيقة وناجمة عن المعرفة . ولا ريب أن أسمى أنواع المعارف معرفة الله على أنه موجود كامل خالق لكل شيء . وتليها معرفة النفس على أنها جوهر مختلف عن البدن ، وبعد ذلك تأتي مرتبة معرفة العظمة الكونية التي تهدم تلك العقيدة الزائفية التي تعلن أن كل شيء قد وجد من أجل الأرض ، وأن الأرض قد وجدت من أجلنا ، بينما أن المعرفة الحقة ترشدنا إلى أن نعتبر أنفسنا جزءاً من كل ، سواء أكان هذا الكل أسرة أم جماعة أم دولة أم كونا ، وتأمننا أن نقدم الصالح العام على النفعة الخاصة .

غير أنه – لكي يظفر الرء بالمسرات الداخلية – ينبغي له أن يعرف كيف يميز ما هو في دائرة سلطته عما هو خارج عنها . وفي الحق أن ما تتصرف فيه إرادتنا هو وحده الذي يعتبر تحت سلطاننا ، وأن الإنسان المزود بكرم السببية – وهو مفتاح كل الفضائل فيها يرى ديكارت – يشعر بأن لديه القدرة على تحقيق عظام الأمور ، ولكنه في الوقت ذاته يدرك أن طبيعته محدودة .

(١) يعرف ديكارت الأهواء بأنها عواطف أو انفعالات تشعر النفس بوجودها فيها ، وهي ناشئة على الأخضر من المشاعر الآتية عن طريق موضوعات الحواس ، وهي إذ تتعلق بالمحاسن فليس ذلك لعرفتنا لياما بل لشعورنا بما فيها من خير وشر لأبداننا . ويعين ديكارت من هذه الأهواء ستة أساسية ، وهي : الإعجاب والحب والبغض والرغبة والسرور والحزن .

على أن ديكارت لا يرى أن العواطف النفسية كلها سيئة أو متساوية ، وإنما هو يرى أنها درجات بعضها فوق بعض ، وأن أسمائها وأنفعها هو الحب العقل المطلع إلى الله والذى لو اعنى به العقل على صورة تلاؤم طبيعته لأمكن أن يكون أقوى العواطف كافة وأن ينبع خير الثرات ، لأن ديكارت يرى - في الجانب الأخلاق كا في الجانين الطبيعي والمابعد الطبيعي - أن العقل لا يصل إلى أسمى مراداته إلا في فكرة الموجود الامتناهى أو المبدأ الأعلى . وفي هذا تمتاز فلسفة ديكارت - ككل فلسفات القرن السابع عشر - بطبع مزج الاتجاهين العقلى والتنسى .

### (بـ) الحرية الفردية :

ينصب ديكارت نفسه كمثل أعلى للدفاع عن مبدأ الحرية البشرية فيقرر أن النفس ليست فكراً فحسب ، بل هي حرية أيضاً ، وهو في هذا يقول : « أنا لا أؤمن بأى شيء ولا أجده أى شيء بالعقل وحده ، ولكنني أدرك فقط فكر الأشياء التي أستطيع أن أؤمن بها أو أن أجدها <sup>(١)</sup> ». أى أن الإرادة وحدها هي التي تصدر أوامرها بالتصميم على ما أدركه العقل ، وبهذا يكون العقل ذاته خاضعاً للإرادة من بعض الوجوه <sup>(٢)</sup> . وهذه الإرادة هي ملكة إيجابية تحدّد موقعنا من الأمرين المتعارضين وترجح أحدهما نحو أحددهما أو نحو الآخر ، أى تلزمنا بأن نؤمن بالشيء أو نمحنه ، وأن تتبعه أو تنبذه <sup>(٣)</sup> .

ييد أن ديكارت - بعد هذا الجزم بالحرية الفردية - يقرر أن الإنسان لو عرف دائماً في جلاء ما هو الحق ، وما هو الخير ، لما كان لديه أى مجال للتتردد في اختيار ما يفعله ولكن من المستحيل عليه أن يفعل الشر ، إذ أن الإنسان لا يأتُ إلا عن طريق الجهل

(1) 4ème Méditation Métaphysique.

(2) Principes de philosophie, livre I, para. 34.

(3) Lettre au Père Mersenne, édition V. Cousin, t. VI, p. 134.

ومعنى هذا أن ديكارت يكون في هذه النظرية قد رجع إلى رأى أفلاطون . ولقد لمح بعض الباحثين المحدثين في هذا الرأى شيئاً من التناقض ولو في الظاهر على الأقل ، ولكنهم لو تأملوا في نصوص هذا الفيلسوف لتبيّن لهم عكس المحوه وحكموا به على عجل ، إذ أنه يقول في هذا الصدد ما يأتى :

حقاً إتنا - تجاه اليقين - لانستطيع رفض القبول والرضى ، ولمكن الإرادة الحرة وحدها هي التي بعد الامتحان تقرر ذلك اليقين ، وبهذا تكون هي التي تحدد موقفها بنفسها ، ويكون هذا اليقين من بعض جوانبه مشوبة لها على مجهودها الذي بذلته في إجادة الانتباه التي هي منشأ اقذاف الحقيقة إليها . وقصاري القول في هذا الشأن أن اليقين يحدد موقفنا ، ولكن هذا التحديد لا يفقدنا أي شيء من الحرية ، لأننا نستطيع أن نتحول عن هذا اليقين بسبب عدم تنبئنا ، وفي هذه الحالة نخلع قوة على الشر وسوء الصنيع ، ولأن الاتجاه إلى الحق يستوجب التقدير دائماً ، وما هذا إلا لأن المتوجه قبل سلوكه هذه السبيل كان مستمتعاً بكل حرية فانتقي بمحض اختياره ترجيح هذا الاتجاه على ضده . ولأنه لا يوجد شيء يستطيع أن يهزمنا تلك الرغبة الحادة في دوام إحساسنا بالحرية وفي متابعة التدليل على وجودها في دخائلنا ، وقد يصل ذلك بنا إلى حد أن ننحرف عن خطة لا يصح أخلاقياً سلوك ضدتها ، ونسلك هذا الضد متى كان من الممكن سلوكه من حيث ذاته ، وتتبّعه في سهولة ، بل في رغبة وشوق ، لأننا دائماً أحراز في الحيلولة بين أنفسنا وبين متابعة خير جلى الخيرية، أو في منعها من قبول حقيقة يقينية مادام أن هذا يجعلنا نعتقد أن من الخير أن ندلل بذلك المسلوك على حقيقة حرية إرادتنا <sup>(١)</sup> .

## هـ — نقاش وجدل

كان لهذه المنتجات الديكارتية التي امتازت بشيء غير يسير من المخصوصة والابتكار أنصار متحمسون لا يندرجون تحت حصر ، ولكن هذا لم يمنع من أن يكون لها خصوم يحملون عليها في عنف ويسددون إلى نواحها المختلفة سهام النقد القاسي ، وقد أتجهت طائفة من هذه المآخذ إلى المنطق أو إلى المنهج ، وأخرى إلى ما بعد الطبيعة وثالثة إلى الطبيعة ، وسنجمل هنا أهمها وأجدرها بالعناية ، وإليك البيان :

### (١) نقد المزاج :

يأخذ النقاد — ولا سيما لينينز — على منهج ديكارت ما يقرره في مطلعه من أن الحق هو ما كان جلياً في العقل ، إذ أن من الطبيعي أن يرى الضال أن أضلواته حقيقة جلية ، وهذا يتطلب منا البحث عما نميز به الجلاء الحق من الجلاء الزائف . نعم إن ديكارت يقرر أن القضايا التي تبدو للعقل جلية متميزة والتي لا يجد العقل منفذًا للارتفاع فيها عند ما ينظر في أسسها كما ينبغي ، هي وحدها الحقة التي تصلح لأن تكون دعامة للتعقل . غير أننا نسائل فيلسوفنا قائلين : كيف نعرف أن العقل نظر في هذه القضية أو تلك كما يجب ، وأنه لم يصل أثناء نظره فيها بوساطة جلاء زائف ؟ . ويضيف لينينز إلى هذا الاعتراض قوله : إن ديكارت في قاعده هذه يشبه أحد الكميائين الأقدمين إذ قال لليميذه يوماً : خذ ما يجب أخذه ، واعمل فيه ما يجب عمله ، فانك ستظفر بما تشتهيه . وهكذا ديكارت حين يقول : لا تقبل إلا ما هو جلي (أى لا تقبل إلا ما يجب قبوله ) وقسم المشكلة إلى أجزاءها الضرورية (أى إعمل ما يجب عمله ) ورتب أجزاءها ترتيباً تماماً (أى رتب الترتيب الذي يجب ) .

وأخيراً يختتم لينينز نقده بهذه العبارة اللاذعة : « هاهو ذا النهج الشهير الذي يقدم إلينا بدل الكنز فما ». .

(٢) اعتراضات على مابعد الطبيعة :

(١) كيف يوجد عن طريق المفارقة للاله - وهو الجوهر غير المادي وغير المتناثر - عالم مادي ، وأية حقيقة يمكن أن يحتويها هذا العالم ؟ . وهنا لم يكن للديكارتية بد من أن تهوى في التنسك الذي كانت روح العصر تساعده عليه لشمول عقيدة الإيمان بالقوة المطلقة إياه .

(ب) هل من الأمور المشروعة لدى العقل أن يعزو قيمة ميتافيزيكية إلى الحدس في ذلك المبدأ المعهود : « أنا أفكّر ، إذًا ، أنا موجود » Cogito ergo sum . وهل في هذه التجربة الداخلية تستحوذ حقًا على درجة الإطلاق في الجوهر المفكرة كما يزعم ديكارت ؟ لقد اعترض على هذا المبدأ داود هيوم David Hume « فقرر أن ما اعتمد عليه ديكارت ليس إلا أحد الأحداث العادية التي لا تصلح لأن تكون مستندًا عقليًا ولكن « كانت » ذهب في نقاده إلى ماوراء ذلك ، إذ قرر أن كل آراء ديكارت العقلية لا تعتمد إلا على أقيسة فاسدة paralogisme » وهذه الأقيسة تتكون من السير بنا - في أنا أفكّر ، إذًا ، أنا موجود - من « أنا » الذي ليس سوي موضوع منطق لكل تصوراتنا إلى « أنا » ذي الوجود الذائي أو إلى الجوهر الذي ينقلنا إلى عالم « الفيذاته » Noumènes . على أن هذا أنا في « أنا » ليس حدسا ولا هو أحد المفاهيم الذهنية ، وإنما هو إدراك بسيط يرافق المفاهيم ... هو مقوله أساسية توضح وحدة الفكر ، وبالإجمال هو صورة بلا مادة ، وبالتالي هو لا يستطيع أن ينتهي بنا إلى الإيقان بأى وجود كالذى انتهى بنا إليه حين أعلن قائلا : « إذا

أنا موجود». ثم يختتم «كانت» نقده بقوله: «إذا كانت المادية عاجزة عن تعليل الوجود، فإن العقلية ليست أقل منها في ذلك عجزاً، والنتيجة الختامية لهذا هي أنه من غير الممكن أن نعرف - بأية وسيلة كانت - شيئاً من جوهر النفس البشرية فيما يتعلق بوجوده المفارق<sup>(١)</sup>».

(ج) يتعلق هذا الاعتراض بصلة النفس والبدن كجوهرين متباهين، ومجمله أن النقاد يسائلون فيلسوفنا: كيف يمكن أن النفس - وهي غير مادية - تصدم الفدة الصنوبرية؟ وكيف أن حركة الفدة تستطيع أن تنشئ التفكير في النفس عندما تصدمها هي الأخرى بدورها؟. ولقد أوردت الأميرة إيليزابيت على ديكارت هذا الإشكال من قبل في رسائلها إليه حين أعلنت أن إيمان المرء بعادية النفس أهون عليه من أن يتصور كيف أنها - مع كونها غير مادية - تستطيع أن تحرك المادة وتحرك بها. ولا ريب أن بسط المشكلة على هذا النحو يجعلها غير قابلة للحل، بل إن ديكارت يعترف بذلك إذ يصرح في أحد ردوده على تلك الأميرة بأن من لا يفلسف لا يرتاب مطلقاً في أن النفس والبدن يتبادلان التأثير والتأثير ولا يؤلفان إلا كائناً واحداً ولكن من غير الممكن أن يحدد الفيلسوف تباينهما وتبادلها التفاعل في الوقت عينه ولا أن يوفق بين هاتين الظاهرتين، وإذاً، فليس في هذه المعضلة مجال للتفلسف. ومن إجاباته على نظائر هذا المأخذ قوله: ليس في مقدرة أى تعلم ولا أى تشبيه أن يعلمنا كيف أن الفكر - وهو غير جساني - يستطيع أن يحرك الجسم، بيد أن التجربة اليقينية الجلية تنبئنا بهذا في كل يوم، وذلك أحد الأشياء التي ينبغي فهمها بذاتها والتي لا تكاد تشبه بشيء حتى تصير مظلمة<sup>(٢)</sup>.

(1) Kant, Critique de la Raison pure, traduction Tramesaygues p. 324-352.

(2) Descartes, Réponses aux 4ème objections.

### (٣) نظر الطبيعة :

يأخذ العلماء الطبيعيون - ولا سيما لينينز - على ميكانيكية ديكارت مائل :

ا - إنه قد جعل من الامتداد جوهر الجسم نفسه ، ولو أنه لا يوجد في الجسم غير الامتداد لأمكن أن يحرك أصغر الأجسام أكبر سوا كنها حركة توازي حركته في سرعتها دون أن يفقد هو شيئاً من سرعته ، وبهذه الحالة يظل جمود بعض الموارد ومقومتها الحركة غير ممكni الشرح والتعليق .

ب - إنه قد اصطدم باستحالة تصوير المادة إلى عناصر تكون في الوقت نفسه واقعية وبسيطة لأن هذه العناصر لو كانت واقعية لوجب أن تكون نقطاً مادية ، ولو كانت كذلك وكانت ذرات ، ولكن القول بامتدادها يقتضى تركها من أجزاء وهذا يتعارض مع القول ببساطتها . ولو كانت بسيطة حقاً وكانت نقاطاً هندسية ، وهذا يستلزم ألا يكون لها امتداد ، وبالتالي يستلزم أن تكون مثالية بحثة أي ليست واقعية .

ج - إنه عجز عن إيضاح منشأ الحركة إلا حين استعان بـ « ضربة إصبع الخالق » لتزويد الحركات بالقوة على حد تعبير « باسكال » « Pascal ». ويرى مورد هذا الاعتراض ، فوق ذلك ، أن ديكارت قد أخطأ حين قرر أن كمية الحركة ثابتة في العالم إذ الحقيقة أن الثابت هو القوة ، وأن ثبات الحركة ناتج من ثباتها .

## أشياع الديكارتية وخصومها

غميضة:

كانت الفلسفة الديكارتية فلسفة القرن السابع عشر كله كما أسلفنا وعلى الأخص في فرنسا وهولاندا ، وكان لها أنصار كثيرون من صفوه قادة الفكر ، بل كان لها أشیاع من عظام رجال اللاهوت المفكرين كـ «Bossuet» و «Fénelon» و «فينيلون» ، وما من أكبر عقليات الكنيسة إذ ذاك ، غير أنه قد شذ في ذلك من الطوائف الدينية اليسوعيون والبروتستانت الذين حاربوا بقوة ، ولا ريب أن سبب ذلك هو آراءه الطبيعية .

ولقد كان من المحتوم أن يجد الباحثون في هذه الفلسفة المتشعبه مصادر اختلاف وجدل من شأنهما أن ينتجها مذاهب متباعدة بل متعارضة ، وقد كان هذا بالفعل . وفوق ذلك فقد لجأ بعض الأحرار من أشیاع هذا الذهب إلى تحوير أو تأويل بعض نظرياته ، ليلاًعوا بينها وبين تيار الفكر الجديد ، أو ليوافقوا بينها وبين آراء الناقدين والمعرضين . ومن أهم هذه التحويرات التي استرعى أنظار المفكرين إذ ذاك نقطتان أساسيتان وهما :

الأولى : معضلة الروابط بين الجوهر الإلهي المطلق اللامتناهي ، والجواهير الكونية المتناهية وعلى الأخص الامتداد ، وكيف أن موجوداً مطلقاً يمكن أن يوجد كوناً متناهياً ؟ نعم إن ديكارت لم يلحق الامتداد الذي هو جوهر الكون المتناهي بالإله صراحة ، ولكن ما دام يعتبره إحدى الحقائق ، فكيف تَبيَّن الحقيقة المتناهية عن الحقيقة العليا الكاملة غير المتناهية .

والثانية : مشكلة الصلات بين النفس والجسم ، وها جوهان متيابيان تبليغاً أساسياً ، ولكنها مع ذلك في تفاعل متبادل . ولقد كانت هذه النقطة موضع جدل بين التلاميذ رغم أن الأستاذ نفسه قد أعلن أنه لا مجال فيها للتفلسف كما أبنا ذلك في موضعه .

قادت النقطة الأولى بعض التيارات الديكارتية إلى التنسك ، ليستعينوا به على حل مشكلتها ، وانتهت النقطة الثانية بالبعض الآخر من التلاميذ إلى تصييق حدود المعرفة إلى حد الاقتصار على التدليل على سلاسل الظواهر الخارجية والتصریح بأن الروابط الداخلية غير قابلة للفهم . وسرى التيار الأول عند مالبرانش ، كما سرى آثار التيار الثاني عند غيره من أشیاع هذا المذهب وخصومه .

## ١ - مالبرانش Malebranche

### (١) ميائة ومؤلفاته :

ولد «مالبرانش» في باريس سنة ١٦٣٨ وكان والده سكرتيراً للملك لويس الثالث عشر ، وله عشرة أولاد آخرهم مالبرانش ، فاعتنى بتربيته وأفرغ جهده في تثقيفه وتهذيبه .

وكان هذا الشاب ميلاً إلى العلم ، مفطوراً على حب الدرس والمطالعة بالرغم من انحراف صحته وضآلته قوله منذ نعومة أظفاره ، فدرس في «السوربون» الدين والفلسفة على اختلاف مذاهبها ولا سيما فلسفة أرسسطو ، وقد قذفت المصادفة السعيدة إليه بكتاب «بحث في الإنسان» لديكارت فتأثر به تأثراً عميقاً ، بل هو الذي ألممه كثيراً من نظرياته الفلسفية .

وقد كان مالبرانش يزعم أنه مثل ديكارت متغزز مما يراه من سخاف النظريات وجود الأستاذة وركود الحركة العقلية في ذلك الحين واقتصار المتكلمين على المحاكاة والتقليل ، وهو لهذا يقول : « إنه من المدهش أن تصبح الفلسفة – وهي التي يجب ألا يسود فيها إلا حكم العقل – خاضعة لسلطان أرسسطو ، مقلدة آراءه التي صيرها الأستاذة الجهلاء غير مفهومة . أما الشعائر الدينية فبدل أن كان يجب الرجوع فيها إلى الكتاب المقدس وحده أصبحت مزيجا من المناقشات الصبيانية والمحادلات الفارغة التي لا تجدى شيئا . »

وبعد عشرة أعوام قضتها في الدراسة الفلسفية المتبحرة بدأ حياة التأليف العلمي فكتب مؤلفه القيم « البحث عن الحقيقة » وهو مجلدان ، وقد نشر في سنتي ١٦٧٤ و ١٦٧٥ . وفي سنة ١٦٧٦ نشر « المحادثات المسيحية » . وفي سنة ١٦٨٤ نشر كتاب « تأملات مسيحية » . وفي سنة ١٦٨٥ نشر « رسالة في الأخلاق » . وفي سنة ١٦٨٨ كتب بحثا جليلا فيما بعد الطبيعة . وقد أمضى مالبرانش سنين عدة في محاربة « الچانسيستيين » الذين أحقناتهم عليه مهاجته إياهم حنقا دفع أحد مشاهيرهم إلى معاداته وهو : « أرنو » « Arnould » الذي لجأ إلى « هو لاند » وأقام فيها ينشر بفيلسوفنا ويكتب ضده كتابات عنيفة يبين فيها ما كان يسميه « ضعف مالبرانش وتناقضه » وفيما بين سنتي ( ١٦٧٢ و ١٦٩١ ) ارتبط مالبرانش بصداقة متينة مع « لينيز » وأخذنا يتراستان ويتبادلان الفكر والأراء زهاء تسعه عشرة عاما .

غير أن حبه للراحة والمهدوء كان لا يتفق مطلقا مع تلك الخصومة الحادة التي اضطرمت نارها بينه وبين كبار المفكرين في عصره أمثال : بوسويه ، وميران ، وعلى الخصوص أرنولد خصم العنيف ، فلم يسعه إلا أن يغضي عن النضال والجدل القوى وأن يفرض عدم وجود تلك الحملات الغاتية .

وأخيراً توفي مالبرانش في سنة ١٧١٥ بعد أن أمضى شيخوخة هادئة سعيدة ، لأنَّه كان متفائلاً طيب القلب إلى حد البساطة والسداجة أحياناً .

### (٢) فلسفة :

تمهيد :

كانت الغاية المثلى التي يرمي إليها مالبرانش في منتجاته هي العمل على سد تلك الثغرة التي تركها ديكارت في فلسفته بتجنبه الاستعانة بالعناصر الدينية في تكوين مذهبِه ، وتلك فكرة عامة كان أفذاذ المفكرين من رجال الدين مؤمنين بها إلى حد أنَّ أعلنوا أكثر من مرة أنَّ فلسفة ديكارت لودنت من العقيدة واستلهمتها بعض أفكارها ببلغت مرتبة الكمال .

ولهذا قضى مالبرانش شطراً من حياته في محاولة التوفيق بين الأفلاطونية الأجوستانية وبين الفلسفة الديكارتية . ولقد راقته – أثناء هذه الدراسة والموازنة – نظرية المثل أو الجواهر الأبدية ، بل قد افتتن بها إلى حد أن خيل إليه أنَّ القديس أو جوستان Saint-Augustin كان أتقى فهماً وأدق نظراً من ديكارت ، وهو في هذا يقول : إنَّ هذا الفيلسوف لم يفحص طبيعة الفكر في عمق ، وإنَّ القديس أو جوستان قد فهم الطبيعة الحقة للعقل خيراً منه ، أما هو فقد كان إدراكه لطبيعة الجسم أكثر دقة .

ومن ثم أراد مالبرانش أن يجمع هاتين الوجهتين بل قد أنتهى به الأمر إلى أن اقتنع بأنَّ ميتافيزيكية القديس أو جوستان السامية لم تصنع إلا لفلسفة ديكارت الطبيعية وأنَّ طبيعة ديكارت لم تنشأ إلا للماوراء الطبيعة الأووجوستانية .

## نظريّة الكشف باربر : La vision en Dieu

يصدر مالبرانش في مذهبه - كما فعل ديكارت - عن ملاحظة نفسية ، أو عن ظاهرة من ظواهر العقل ، وهي التفكير ، ولكنه لا يليث أن يهجر العالم الأرضي ويطير على أجنبية «المثل» إلى سماء ما بعد الطبيعة فلا يؤسس نظره على مبدأ العقل الفردي ، وإنما يؤسسه على مبدأ العقول . وسر هذا - فيما يرى - هو أن المقول البشرية خاصة ومحدودة ، بينما أن تفكيراتنا تم عن عمومية العقول وثباته ، ولذلك كانت الأحداث الحسية شخصية والمعقولات عامة ، فالآلم الذي أحس به ليس له أدنى وجود عند غيري ، ولكن الحقائق التي أراها في جلاء ليست حقائق بالنسبة إلى فحسب ، وليس خاصّة بذاتي كما كان الآلم . وإذا ، فهناك عقل عام يضيء دخائنا جميعها ، وإلا فمن أين تأتي إلينا عمومية التفكير ؟ أما من تلقاء أنفسنا فذلك محال ما دمنا لسنا إلا كائنات فردية . على أن كنه النفس - وهو في ذاته مجحول لدينا ، بل غير قابل للعقلية - لا يمكن أن يكون نورنا المرشد ، ومحن لا نعرف عنه شيئاً إلا بوساطة ذلك الضوء الذي نبحث عن منشئه .

الحق أن هذه العلة العليا الكاشفة للشكل هي الإله ، وأن عقولنا ليس لديها أي نور ولا أية قوة فكرية إلا ما تتلقاه مباشرة من لدن هذا الموجود اللامتناهي . ولما كان من غير الممكن أن يتمثل الخاص والمتناهي والحسى ذلك الكنه العام ، فقد لزم إلا تتمثله إلا في ذاته . وعلى هذا يكون الإله الحاضر في دخائنا هو المشتمل في ذاته - كما قرر ذلك بحق أفلاطون والقديس أوغسطين - على جميع مثل الكائنات وعاذجها . وإذا ، فالإله «هو العقل الذي يرشدنا بوساطة الفكر العقلية ، النقيمة التي يبعثها ، وفي فرة ، إلى عقلٍ كما يبعثها إلى عقول جميع بني الإنسان». وبهذا يكون العقل البشري

من حيث طبيعته مرتبطاً بالإله أكثر من ارتباطه بالبدن، ولا يكون بعد الرتى غير التناهى بين الموجود الأعلى والعقل الإنساني مانعاً من أن يكون الإنسان متصلاً به اتصالاً مباشراً ووثيقاً.

يتحقق اتصال النور الإلهي بالعقل المخلوقة دأعاً بوساطة فكرة، وهي فكرة اللامتناهى الأولية التي تحتوى الامتداد العقل<sup>(١)</sup>. وهذه الفكرة التي تحتوى كل الحقائق توجد لدينا ولو لم نفكري فيها، بل قبل أن تتحقق فينا القدرة على التفكير، ولهذا يبني القول مع ديكارت بأن النفس تفكر دأعاً، وليس هذا فحسب، بل إن فكرة الإله اللامتناهى تشع بطريقة مباشرة في الفكر البشري الذي هو جوهر الإنسان ذاته، وتبعاً لهذا لا تكون جميع أفكارنا الخاصة إلا صوراً أو محاكاة لهذه الفكرة الأساسية الممتازة. وأكثر من هذا أن مالبرانش يصرح بأنك «لم تكن تستطيع التفكير أبداً في هذه الصور المجردة من الأجناس والأنواع لو أن فكرة اللامتناهى غير القابلة لفارة عقلك لم تكن قد ارتبطت ارتباطاً طبيعياً بالفكر الخاصة التي تدركها» ومن هذا ينتج «أن فكر الأشياء سابقة على إدراكنا إليها». «أما الانفعالات التي مهدتها الكائنات الظاهرة في حواسنا كالألوان والطعوم مثلاً فلا ترتفع إلى مستوى الفكر، وإنما هي تظل بالنسبة إلينا في دائرة الإحساس.

وقصاري القول إننا - في إطار الفكر - نرى كل شيء في الإله، ولكن بطريقتين مختلفتين، أولاهما مباشرة، وبهنا نرى الحقائق الضرورية والروابط الرياضية والقوانين الأخلاقية. وثانيهما بواسطة، وبها ندرك الكائنات الجسمانية، وهذه الواسطة هي

(١) يقرر مالبرانش أن الامتداد العقل - وهو الجوهر الحقيق لكل الكائنات المادية دون أن يكون هو نفسه مادياً - موجود في مفهوم الذات الإلهية ما دام أن الامتداد حقيقة، وأن جميع الحقائق توجد في مفهوم اللامتناهى.

فكرة اللامتناهى . غير أنه لما كانت الوحدة الإلهية المطلقة تقتضي ألا يوجد تمايز بين الفكرة الإلهية والحقيقة الإلهية ، فقد لزم أن يكون كشف الفكرة الإلهية هو كشف الإله ذاته . وقد أحس مالبرانش في هذا الموضع من فلسفته بحروجة موقفه وخشي أن ينزلق إلى مبدأ وحدة الوجود ، بجعل يدافع عن نفسه ويبدل مجھوداً عظيماً للتبرؤ من هذا المبدأ بمحاولة إبراز الفرق بين العقل الإلهي والعقل البشري ، ولكن لم يكن في حاجة إلى هذا المجھود ، خسبه تصریحه بأن الإنسان تبکشف له فكرة اللامتناهى ، وأن هذه الفكرة هي في الإله ، وأن الوحدة والبساطة تقتضيان أن تكون هي الإله ذاته أو قوله : « ... وهكذا إذا اتبعنا شعورنا نقدر أننا - حين نرى الحقائق الخالدة - نرى الله ذاته ، ولكن ليس معنى هذا أن تلك الحقائق هي الله ، وإنما القنطرة التي تتعلق بها تلك الحقائق هي في الإله ... وكذلك نحسب أننا نعثر في الإله على الكائنات الحائلة والقابلة للفساد ، وذلك لأن هذا لا يستلزم وجود النقص في الإله ما دام أن حسبنا أن يرينا الله في مفهوم ذاته ما له ارتباط بتلك الكائنات »<sup>(١)</sup> .

هذا هو محمل نظرية الكشف بالإله التي تصرح بأن الإنسان لا يعرف - بطريقة مباشرة - الكائنات المخلوقة ولا النوميس التي تدبرها ، وإنما هو يعرف فقط فكرة هذه الكائنات أو تلك النوميس التي هي في مفهوم ذات الله والتي هي نتيجة منطقية لتقالييد بعيدة المدى بدأها أفلاطون ثم استأنفها القديسان : أو جوستان ، وبونافانتور وظلت تتابع سيرها حتى جاء مالبرانش فأراد أن يحدد في دقة طريقة هذه الإضاءة التي تشع على العقول البشرية من لدن الحقيقة الإلهية ، وبالإجمال أراد أن يجدد فأنتي بنفسه - بسبب محاولة هذا التجديد - في مأزق مليئة بالمصاعب والعقبات .

---

(1) Malebranche, Recherche de la vérité, livre III, 2ème partie, chap. VI.

### منذهب الفرقصية : L'occasionalism

أما، كيف يمكن أن تنزل الفِكَر - فيما يرى فيلسوفنا - من لدن المقل الإلهي إلى صفو الحقائق الواقعية الحسية ، فذلك مايدعوه بسر الخلق ويحاجبه على النحو التالي :

يقرر بدياً أن كيفية الخلق هي بالنسبة إلينا مستحيلة الاكتناه ، لأن الإله إذا كان يتيح لنا معرفة بعض الفِكَر عنه ، فإنه لا يسمح لنا بالمساهمة في معرفة كيفية فعله ، وهي لهذا كانت مجھولة لدينا ، وستظل كذلك أبداً ، وكل مانستطيع تقريره في هذا الشأن هو أنه علم بالمادة وخلقها ، وأنه يؤثر فيها ، وحسبنا هذا ، أي أن معرفة شؤون السلسلة الداخلية للسكائنات متعددة علينا ، ومن ثم سنكتفى بمحاولة شرح سلسلة الأحداث الخارجية التي تبدو لنا . وفي هذه النقطة لا يختلف مالبرانش عن ديكارت ، إذ يرى مثله أن ما يجري في العالم المادى لا يتم إلا بطريقة آلية ، وهو يوافقه أيضاً في القول بوجود ثلاثة جواهر ، أولها الجوهر الإلهي ، وهو غير مادى وغير متناه . وثانيها جوهر النفوس الإنسانية ، وهو غير مادى متناه . وثالثها جوهر الأجسام ، وهو مادى متناه في الزمان ، غير متناه في الْكِم ، ولكن فيلسوفنا يتبع هنا قليلاً عن ديكارت إذ يرى أن هذا الجوهر الأخير أو الامتداد منشئ من الامتداد العقلى المتضمن كجميع الكمالات - في مفهوم الفكرة الإلهية. وعنده أن خطأ ديكارت أو قصوره في هذه النقطة يتركز في أنه لم يوفق إلى شرح كيفية تأثير بعض هذه الجواهر في بعضها الآخر ، ويعلن أنه : « ليس من الضروري وجود ارتباط بين الجوهرين اللذين يتتألف منهما الإنسان ... وليس هناك رابط علّيّة أو معلولية بين النفس والجسم »<sup>(١)</sup>

(1) Entretiens sur la métaphysique et la religion, livre IV parag. 11.

وهو يقول أيضاً : كيف يعقل أن الجسم الذي ليس إلا امتداداً يمكن أن يؤثر في النفس وكيف يعقل أن إرادتي وحدها تكفي في أن تجعلني أرفع ذراعي مادام أنه ينبغي لهذا معرفة ما كينة «الأرواح الحيوانية» في جميع الأعصاب والعضلات ، على حين أن أحجيم الناس بعلم البنيات البشرية قادر على تحقيق هذه الحركة بدون أية عقبة<sup>(١)</sup> .

ولو أن ديكارت كان قد أحسن التأمل - في نظر مالبرانش - لأدرك أن الله وحده هو علة جميع الحركات ، ففي الواقع أن المرء لو نظر في تعمق إلى الفكرة التي لدينا عن العلة الأولى أو عن قوة التأثير ، فلا يمكن أن يرتاب في أن هذه الفكرة تشفي عن الإله ذاته<sup>(٢)</sup> .

ثم يتبع مالبراش بحثه فيقرر أنه من المستحيل أن يكون لأحد الجواد التناهية  
أدنى تأثير في غيره ، فلا يؤثر الجسم في الجسم ، ولا الجسم في النفس ، ولا النفس في  
الجسم ، وإنما الإله وحده هو الذي يملك القدرة الحقيقية على الفعل ، وهو وحده المؤثر  
الفعال .

وبعد هذا يشرع في شرح هذه الحركة بين المتناهيات وكيفية وجودها ، فيعلن أنه حين يصدم جسم جسماً فيحركه في الظاهر لا يكون الصادم هو محرك المصدوم، وإنما الحرك في الحقيقة هو الله ، وليس اصطدامهما سوى « فرصة » يتحقق بها منشىء جميع الحركات بإرادته بإعطائه الجسم المصدوم جزءاً من حركة الجسم الصادم ، ومعنى هذا أن القوة الحركية للأجسام هي إرادة من يحفظ الأجسام وليس لغير هذه الإرادة أى شأن في التأثير .

(1) *Méditations chrétiennes*, I. VI parag. 9-11.

(2) Recherche de la vérité, livre VI, 2ème partie chap. III.

غير أن مالبرانش - لكن يوفق بين مذهبه وآراء نظام الأحداث الطبيعية -  
أعلن أن الإله قد أنشأ نواميس عامة ، وتبعداً لهذه النواميس جعل يحرك الأجسام عند  
اصطداماتها ، وبهذا تكون نواميس « الآلية » الديكارتية هي عين النواميس التي  
فرضها الله وأخضع الأحداث لأنظمتها .

وعلى أثر هذا التصریح جعل فيلسوفنا يشرح في نظريته هذه كيف  
أن حركة كذا في الجسم يمكن أن تنتج عند فرصة إرادة كذا في النفس ، أو أن إدراك  
كذا يمكن أن يحدث في النفس عند فرصة حركة كذا في الجسم . وبيان هذا هو أن  
خضوع الأحداث والظواهر للنواميس الإلهية العامة يقتضي لا تستطيع النفس البشرية  
الإدراك إلا حين تحدث في المخ حركة معينة ، وهي تدرك ذات الشيء على نفس النحو  
كما حدثت عين الحركة ، وبين نفس الطريقة يقحم الله - لكن يجعل للنفس شيئاً من التأثير  
الفُرَصِي - نواميسه ليلاً ثم بها بين إرادته وإرادات البشر ورغباتهم حتى يتحقق لهم قدر  
من الأفعال المحدودة ، لأنهم بدونه عاجزون تماماً . وخضوع هذه النواميس الإلهية  
تضطرّب « الأرواح الحيوانية » عندما نريد ونصمم . وبهذا تتحقق الحركات الضرورية  
لإبراز الأحداث إلى حيز الوجود ، وفي هذا يقول مالبرانش : « إن الله قد أراد أن  
يكون لدى أحاسيس معينة وانفعالات محددة عندما يكون في مخي آثار معينة واهتزازات  
عقلية معينة كذلك . وعلى الإجمال هو قد أراد ويريد على الدوام أن تكون طرائق  
النفس والبدن في العمل متباينة ، وهذا هو مأتى اتحاد وتعلق القسمين اللذين نحن  
مكونون منهما »<sup>(١)</sup> .

والخلاصة من هذا كله هي أن جميع العلل الطبيعية فرصية ، وأن الله وحده هو

(1) Entretiens sur la métaphysique, livre VII, parag. 13.

الفعال ، وأنه كما يقول الدين لا يوجد إلا إله واحد تقرر الفلسفة أن ليس هناك سوى  
علة واحدة .

### آراءه الـ فـ لـ فـ يـ :

يتوخ مالبرانش مذهبة الفلسفى بأراء أخلاقية تلتم تمامًا مع نظرياته الميتافيزيكية .  
وبحمل جوانبها الأساسية أن أمانينا السائرة على هدى العقل تنعطف دائمًا نحو الله ، إذ  
أن السعادة الحقة ثاوية في الانحاد به ، ولكننا نكتفى غالباً بخير متناهٍ محدود نعتبر  
خطأ أنه الخير الأعلى كما نعتبر خطأ أيضاً أن الكائنات المتناهية علل حقيقة للتأثير  
ومنشأ هذه الأضاليل هو أننا تتبع في أحکامنا العقول الشخصية لا العقل العام . ولا  
جرم أن من أشرب حب النظام يدرك الدرجات الحقيقة لقيم الأشياء وكفالاتها كما  
يدرك علاقتها الجسمية والرياضية . وعلى ضوء هذه الدرجات يرتب اعتباراته لتلك  
الأشياء ، وبالتالي يحدد نوع الحب الذي يقتضيه اعتباره إياها ، فإذا اتبعنا هذا النهج  
النظائى أمكننا أن نعين الفضائل المختلفة والواجبات التبانية ، وأن نحدد السلوك الفردى  
وعلائقه بالله وبالأسرة وبالجماعة وبالدولة .

## ب - سپینوزا Spinoza

### (١) هیاته و مؤلفاته :

ولد باروخ سپینوزا في أمستردام في سنة ١٦٣٢ من أسرة يهودية إسبانية انتقلت من إسبانيا إلى البرتغال ثم إلى هولاندا فراراً من الاضطهاد ، وكانت أسرة متوسطة الثراء ، ولكنها محترمة ، ولما شب سپینوزا تلقى العلم في مدرسة يهودية حيث درس التلمود ثم تابع دراسته على طريقة الربانيين مع تعلمه اللغة اللاتينية في الخارج . ولما كان شديد الشغف بالعلم ، فقد درس الرياضة والفلك والطبيعة والكيمياء والميكانيكا وغيرها من العلوم . وفي أثناء هذا الظُّلْمُ إلى المعرفة التقى بفلسفة ديكارت فعندها عناية قوية وبَشَّرَ بها إلى حد أن كان أثرها عليه شديد البروز .

قادته هذه الدراسات الجديدة وما نجم عنها من تأملات إلى التخلص شيئاً فشيئاً من العقيدة اليهودية . وعند ذلك بدأت الجماعة الإسرائيلية تضطهد ، وأخيراً أصدرت عليه حكمها بالتجريد الكامل من الحقوق الدينية ، وكان ذلك في سنة ١٦٥٦ . وعلى أثر ذلك تخلى عن ميراثه في والده وتعلم صناعة الناظير وجعل يعيش منها ، فوجدت صنعته رواجاً عظيماً كفاه شر الحاجة ، وكان قنوعاً سامي النفس أياً إلى حد أن رفض كل المساعدات المخلصة التي عرضها عليه ذوو الجاه والسلطان من أصدقائه . ومنذ سنة ١٦٦١ انسحب إلى الأرياف ليواли تأملاته في هدوء ، وهناك ذاعت شهرته ، وكثرت رسائل الخاصة إليه ، وتضاعف زواره من صفوته ذوى الناصب العليا مثل « جان دى وييت » رئيس الدولة الهولندية ، ولينينز ، وقد حاول الأمير دى كونديه ، أحد أعضاء الأسرة المالكة في فرنسا إذ ذاك مقابلته ولكن له لم يوفق . ولقد عرض

عليه كرسى الفلسفة في جامعة هيديلبرغ في ألمانيا ، ولكن حياته كانت قصيرة ، إذ كان نحيفاً ، هزيل التكوين فأصيب بالسل ، وقد زادت المشاغل البدنية والشواغل العقلية المتواصلة من خطورة هذا المرض فتوفي في سنة ١٦٧٧ وكانت سنه أربعماً وأربعين سنة . كان سبينوزا يشبه الحكماء المتقدمين في ترفعه عن أعراض الحياة ، فتخلى عن الثروة والجاه والسلطان ليتجنب الاستبعاد الذي تفرضه على العقل فتخرج به عن دائرة الفكر المجرد ، وتجعله يعيش غريباً عن موطنه الحقيق وهو موطن التأمل والنظر ، ولكنه لم يكن لهذا من التنسكين الذين يفضلون آلام الجسم ويُؤثرون الحرمان وشطوف العيش أو يقولون بالتضحيّة التي لا تدعو إليها الضرورة الملحة ، كلا وإنما كان يأخذ بحظه من الحياة باسمة السعادة مادامت في حدود الكرامة والسمو ، وهو في

هذا يقول :

« أنا أجتهد في أن أمضي حياتي في المدوء والسرور والمرح ، لا بين الأحزان ، ولا في وسط الآنات والآهات ». .

كان وديعاً لين الجانب ، مسالماً ، ولكنه كان متبرساً محتاطاً في معاشرته فيتجنب كل اختلاط مع الذين يحس أنهم يباينون طبيعته بقدر ما كان يتمتزج - إلى حد بعيد - بالذين تقرب أفكارهم من أفكاره ، وكان يدرك معنى الصداقة التي طالما حلم بها الحكماء القدماء وأطروها في كتبهم ، وهي الصداقة المؤسسة على الحكمة وحدتها ، ولم يكن هذا إلا أثراً من آثار أشعة فلسنته النظرية على مسلكه العملي ، لأن الحكمة عنده لم تكن مجرد شهوة اطلاع وإنما كانت مبعث قانون السير في الحياة العملية . أما مؤلفاته فأهمها ما يلى :

(١) مبادئ فلسفة ديكارت ، وقد ظهر في سنة ١٦٤٣ . (٢) رسالة الإله ، ويبدو أنه تأثر فيها بـ « چيورданو برونو » وإن لم يكن قد ذكر اسمه ولم يعثر على هذه الرسالة

إلا في سنة ١٨٦٢ . (٣) الرسالة الإلهية السياسية في سنة ١٦٧٠ ، وفيها يخلع على النصوص المقدسة تأويلاً عقلياً وتاريخياً محضاً . (٤) الأخلاق ، وهو أهم كتبه وأعظمها قيمة ولم ينشر إلا بعد موته ، وهو يتألف من خمسة أجزاء ، وقد أنشأه على الطريقة الرياضية كأنه رسالة في الهندسة تعالج سلسلة من الحقائق البديهية والمصادرات والحدود والقضايا والبراهين ، وهو يعرض فيه فلسفته وادعاءه أنه لا يزعم لذهبة الأحقية إلا لسيره حسب هذا التسلسل المتين الموجود فيه من التعقلات غير الشخصية ، وتلك الدعوى تصير هذا الكتاب الذي يعالج الحياتين : الأخلاقية والدينية فريداً في بابه .

## (٢) فلسفة :

يصدر « اسپينوزا » في فلسفته عن مبدأ خلق بحث ، وهو لا يعتمد في هذا المبدأ على شيء خارجي ، وإنما ظروف حياته الخاصة ونمو تفكيره الناشيء من إدمان التأمل وإطالة البحث وسعة الاطلاع على المذاق فرضاه عليه ، بل على المذاق لوًّانا له المشكلات الفلسفية وحلوها بلوغهما . ومحمل ذلك المبدأ أنه أراد ألا يستخلص قانون سلوكه الثابت وغايته المحددة إلا من نتائج تفكيره الخاص ، وهو يجزم بأنه متى اقتاتلت الإرادة السلوك في الطريق المستقيم ، عصم العقل من الزلل في الفكر . والسبب الذي حداه إلى هذا هو عين السبب الذي حمل « ديكارت » على نبذ كل ما كان ذاتاً قبل عصره وفي عصره ، وهو الارتياح ، فأعلن أن الشكوك والأخطاء قد أحانته إلى البحث عن سبيل جديدة توصله إلى اليقين عن طريق منطق كامل . والمرحلة الأولى من هذه السبيل هي قطع العلاقة بين عقله وبين كل ما يتقدم إليه لالغرض آخر غير شغله ونقله من خيبة أمل إلى خيبة أمل . والمرحلة الثانية هي الاتصال بعنبع كل حقيقة ويقين ، أو بالغير القابل للاختطاً ، وهو يسائل نفسه في

هذا فيقول : ما الذي يتصل به الإنسان فيكون سعيداً السعادة كلها ، ومستيقناً من الحقيقة الاستيقان كله ؟ ثم لا يلبت أن يجيب بما يلي : « الحب الذي يرتبط بـ كائن أزلي هو وحده هذه الضالة المنشودة ، إذ هو الذي يفعم النفس بـ سرور لا يعاражه أى شيء آخر وينخلصها تماماً من كل حزن . إن حب الإله هو الحقيقة كاملة والسلام تاماً ، وكل من يحب الإله بقلب نقى من كل شيء إلا هذا الحب لا يمكن أن يصل ولا أن ينخدع وإن من نعم الدين أن فرض حب الإله على هذا العدد العظيم من بني الإنسان الذي يستطيع الإيمان والتقوى دون أن يكون لديه القدرة على المعرفة العقلية . غير أن هذا الحب إذا كان مصدره المقيدة وحدتها ، وبالتالي كان مبعثه قوة خارجية تأمر النفس وتفرض عليها تعاليمها دون أن تنيرها إنارة تامة كان ناقصاً وغير كاف للقيادة الحقة إلى النجاة من ظلمات الجهل ، وهنا تكون المعرفة العقلية التي هي بعثابة وحي داخلي ينقذ النفس بعد أن عجز الخارجى عن إنقاذهما ، هي وحدتها الخلوص من الأخطاء والضلالات والمحقق لما كان الحب سيتحققه بالحادي بموضوعه الأسنى في عالم اليقين الكامل والنور التام ، وما ذلك إلا لأن هذه المعرفة العقلية تدلل على ما يتحققه الحب ولا يستطيع التدليل عليه ، وهو أنها تتعلق بهذا الموجود اللامتناهى إلى حد يثبت أنها وجدنا به ضرورة ، وأنه ليس لنا وجود آخر إلا فيه ومنه <sup>(١)</sup> .

وإذاً ، فذهب « سپينوزا » هذا هو مُنتَهٰ إلى وحدة الوجود بصورة تبين عمله بالألوهية إلى حد يدين عن أنه يعتقد أن الإله هو وحدة الوجود رغم مارماه به بعض معاصريه من تهمة الإلحاد .

---

(1) Spinoza, début du Traité de la Réforme de l'entendement.

## ما يصر الطبيعة عنده « La métaphysique »

تأثير « سينيوزا » بالمبادئ الأولى من منهج ديكارت تأثيراً عميقاً ، فأعلن - مثلاً - أن الحقيقة الأساسية هي ما بلغ يقينها في العقل حد البداهة ثم جاهد نفسه في أن يثبت على طريقة المحسنين ما يلي :

إن الإله هو الجوهر الأوحد ، وإنه وحده علة جميع الموجودات لنفس السبب الذي به لم يكن معلولاً لغيره ، وإن جميع الكائنات المعلولة له هي بالضرورة مفهومة في كينونته .

فكرة الجوهر إذاً ، هي الفكرة الأساسية في فلسفة سينيوزا ، وقد نشأ ذلك عنده من أنها هي أولى موضوعات العقل حين يبحث عن الحقائق الأساسية في الكائنات ، وقد استدعى ذلك بالمقابلة التفكير في أن الإله هو الموجود الثابت في كل موجود ، بل هو علة وجوده ، وبالتالي هو العلة الأزلية لجميع الكائنات . وهو يعرف الجوهر بما يلي : « هو ما يوجد في ذاته وبذاته ، وما يعرف بذاته <sup>(١)</sup> ». .

وكما يعرف الجوهر هو يعرف الإله بما يتأتى : « إنه هو الوجود اللامتناهى أي الجوهر المشتمل على صفات لامتناهى ، كل واحدة منها ثم عن جوهر أزلى وغير متناه <sup>(٢)</sup> ». .

ومن هذين التعريفين ينبع أن الإله هو الجوهر الأوحد الذي بدونه لا يوجد أي جوهر ، بل ولا يدرك . ومعنى هذا أن الإله يشتمل في ذاته على كل ما يوجد ، وأنه هو العلة غير المفارقة لكل شيء ، وهذا هو أكبر الفروق بين الإلهية البسيطة التي حسبها

(1) Spinoza, Ethique, livre I, déf 3.

(2) Spinoza, ibidem, déf. 6.

أن تقرر أن كل شيء مخلوق للإله ، وبين وحدة الوجود التي تقرر أن كل ما يوجد هو في الإله .

رأينا أن ديكارت قد قرر أن جوهر النفس هو الفكر ، وجوهر المادة هو الامتداد الحسي ، أي أن هناك جوهرين متعارضين ، وقرر من ناحية أخرى أن في الإله كمالات هي التي تسود كل أنواع الموجودات الأساسية في الطبيعة . أما سپينوزا فإنه يخالفه في هذه النقطة فيقرر أنه لا يوجد إلا جوهر واحد وهو الجوهر الإلهي المنتشر في صفات لامتناهی ، ولكننا لا نعرف منها إلا صفتين وهما : الفكر والامتداد . وهاتان الصفتان ليستا جوهرين مختلفين ، وإنما هما فقط مظاهران من الصفات الإلهية ، غير أنه لا ينبغي أن يفهم الفكر هنا على ما يصوّره لنا الخيال مقيساً على الذهن والإرادة البشريين ، وإنما هو صفة أسمى من أن تقاس على ما هو أدنى منها أو تنتزع منه ، وكذلك الامتداد هنا ليس هو الامتداد المنقسم أو القابل للانقسام الذي يتمثله خيالنا والذي أجزاءه الأجسام ، وإنما هو الامتداد الإلهي الذي لا جسم له ولا قسم ولا قسم .

أما العالم عنده فهو منبثق من الإله ، لأنّه يرفض نظرية الخلق من اللاشيء ويجدها غير مطابقة للعقل ، وهو يشرح رأيه هذا على النحو التالي :

إن صفات الإله غير المتناهية لابد أن تنتج بالضرورة النتائج التي تعبّر عنها وتمثلها - كما يمثل كل معلول علته - مع احتفاظها بخصائصها كنتائج . فمثال ذلك أن الإله كعقل ينشيء الفكر غير المتناهي الذي منه تنبع الفكرة الفردية ، وأنه كامتداد ينشيء الحركة والسكنون اللذين تنبع منهما الأجسام <sup>(١)</sup> . ومن هذا يرى أن النتائج لا توجد إلا بالصفات وفيها ، وذلك ارتباط غير متناهٍ بين نتائج متناهية .

(1) Spinoza, ibidem livre II para. 2.

لاريب أن هذا الرأى يذكرنا بوحدة الوجود الاسكندرية ؟ ولكن الانبعاث هنا ليس فيضًا تنسكيناً كما هو هناك ، وإنما هو ادعاء المقدرة على شرح الاتصال بين صفات الإله ونتائجها كأي اتصال شكل هندسى بالخصائص التى تنشأ عنه بالضرورة .

### الجبرية الكونية «Le déterminisme» :

بدياً أن الإله حر أَكمل الحرية ، ولكن ذلك ليس لأنه يختار أو يتفاوض مع نفسه فيما يختار ، وإنما لأن جميع أفعاله هي كوجوده من ذاته ، وهذا الكون الذى هو مظير الحياة الإلهية هو خاضع لنوميس تلك الحياة ، وبالتالي هو محدد تحديداً قاسياً ، لأن النوميس الإلهية ليست فوضوية ولا ضعيفة التنظيم ، وفوق ذلك فإن قانون العقل يرى الضرورة مائلة في كل شيء ، وبعبارة أوضح : يرى أن كل ما يقع كان ضروري الوقوع وكان من المستحيل أن يتخلّف ، وأن الجهل هو وحده الذى يحملنا على الظن بأن ما يمكن كان يمكن لا يكون .

تتابع هذه الضرورة الكونية العامة في سلسلتين من الظواهر المتباعدة ، الأولى سلسلة الظواهر النفسية المنبثقة من الفكر ، وهي المقولات ، والثانية سلسلة الظواهر المادية المبنجسة من الامتداد ، وهي الحسات ، وبين هاتين السلسلتين يوجد اتصال دقيق مضبوط ما دام أن أصلهما - وهما : الفكر والامتداد - ليسا إلا مظاهر في للذات الإلهية<sup>(١)</sup> .

من هذا يتبيّن أن سپينوزا يقدم إلينا إلهاً بعيداً عن كل موازنة تُمثّل إلى النوع الإنساني بأقل صلة ، وأجنبياً عن جميع أحاسيس البشرية ومشاعرها وهو المصير

(1) Spinoza, Ethique, livre I. para. 26-33.

الأوحد الذي عنه ينبع كل شيء بطريقة منطقية لا تختلف فيها ولا استثناء ، وهو فوق ذلك المقد الأوحد للنفوس والمنع جميع سعاداتها .

### الجبرية الفردية :

تبثق طبيعة الإنسان - كثيরها من أجزاء الكون العام - عن صفاتي الفكر والامتداد ، وهي تعتبر الحلقة الأولى من سلسلة الكائنات الطبيعية التي صدرت عنها وهي مؤلفة من النفس التي هي نتيجة لصفة الفكر وممثلة لحيثيتها ، ومن الجسم الذي هو نتيجة لصفة الامتداد وممثل لحيثيتها . وليس الإنسان عند سينيوزا هو الحلقة الوحيدة المستثناء المميزة بالعقل من السلسلة الطبيعية كما هي عند ديكارت ، وإنما هو أعلى هذه الحلقات حسب .

وعنه أنه لا يوجد بين النفس والجسم تأثير متبادل ، إذ أن طبيعتيهما تلفظان يمكن هذا التأثير ، فالنفس تنمو في فكرها دون مساعدة الجسم ، وهي تعبر عما يجري فيه ، وكذلك هو ينمو في امتداده دون مساعدتها ، وهو الوساطة بينها وبين العالم الخارجي ، ولكن يوجد بينهما التجاوب الضروري الذي يوجد بين نتائج كل صفتين من صفات الذات الأوحد أو كل مظاهرهن من مظاهره .

ولما لم تكن حياة الإنسان إلا لحظة من الحياة الإلهية ، فمن الخارج عن حد المقل التحدث عن حرية الفرد ، لأنه ليس له حياة مستقلة يمكن أن تضمن له الحرية وإنما هو لا يخرج عن كونه آلة مفكرة ولا تستطيع نفسه أن تدعى أن لها سلطاناً حاكماً بأمره على حركات الجسم وسكناته ، ولا تجرؤ على أن تعزو إلى نفسها سلطة

تنظيم تصميّاته ومصيره بارادة حرّة<sup>(١)</sup>. وإذاً، فالخلاصة الضروريّة لمذهب سپينوزا هي القول بانعفاء حرية الفرد الكاملة.

ومع ذلك فهو لا يجحد أن لدى الإنسان نوعاً من الحرية المقيدة تُعكّنه من السير بما لقانون العقل، وهو لا يفعل كل شيء بلا حد، وإنما يفعل بعض الأشياء، وله دائرة اختصاص معينة كافية لتحقيق الوصف بالفضيلة والرذيلة، وتركيز المسؤولية والجزاء. ولهذا كانت الأخلاق عنده تنحصر في تحقيق المسؤولية الناشئة من الحرية المقيدة الخاضعة للعقل الذي هو القابض فينا على زمام كل شيء. وإجمال الفضيلة عنده هو التحرر من ربة الهوى والفار منه إلى حرية العقل. ويمكن أن يلخص مذهبه الأخلاق في هذه الكلمة وحدها وهي: «الفهم» ولكن الفهم الحقيق، وهذا يذكرنا بمذهب «سocrates» الجمل في هذه العبارة: «العلم والفضيلة كالثلج والماء، حقيقتهما واحدة وصورتاها مختلفتان».

كما أن إلحاحه على الخضوع لأمر العقل وادعاءه أنه هو الوسيلة الوحيدة لتحقيق السعادة يذكرانا بأُخلاق الرواقين.

(1) Spinoza, ibidem, prop. 24, part 1; prop. 48. part 2.

ج - ليينيز Leibniz

(١) ميائة :

ولد « جوتفريد ويلهلم ليينيز » في « ليزيج » في سنة ١٦٤٦ وكان والده من رجال القانون ، وكان أستاذًا للأخلاق في جامعة ليزيج ، وتوفي ولم يكن فيلسوفنا قد تجاوز السادسة من عمره ، فألقت الأقدار بزمام تربيته بين يديه ، وهو لما يزال طفلاً ولكن حسن الحظ قد قاد هذه الطفولة المهجورة إلى العكوف على مكتبة الوالد العالم فأخذت تلتهم ما فيها بشغف ونهم ، فانهض من بين معارفها الواسعة الترامية الأطراف ما حمل معاصريه على أن يقولوا عنه فيما بعد : إنه يستطيع بمفرده أن يمثل معمًا علميًّا ، ولقد قال لنا هو نفسه إنه في مبدأ مطالعته وقع دون قصد على منتجات الأقدمين ، فكانت تلك مصادفة سعيدة ، لأنها طبعت عقله بطابع الذوق والمقياس الضبوط وجعلته - وهو في الخامسة عشرة من عمره - يسائل نفسه عمَّا إذا كان يجب أن يشاعي أرسطو أو ديموكريت ؟ وهو يحدثنا كذلك أنه فهم وحده بدون مُوقف كل مذاهب المدرسین على ما فيها من ظلام وتعقيد ، وتغلغل إلى أعماق الخلاف القائم بين الفكرة الميكانيكية وال فكرة الإلهية التي تخضع كل شيء للعلمة الغائية أو للعناية العليا .

وبعد أن أروى غلته من هذا الاطلاع الواسع غادر مسقط رأسه إلى مدينة « الدورف » حيث درس الحقوق ونال فيها شهادة الدكتوراه سنة ١٦٦٦ وكانت سنه عشرين عاماً ثم ذهب بعد ذلك إلى مدينة « ميанс » حيث أخذه مستشار أحد الأمراء سكرييراً له ، وهنا تابع ثقافاته ودراساته وبحوثه ونشر بعض رسائل صغيرة . ولما درس « كليبير » و « جاليليو » وعلى الأخص « ديكارت » أحس كأنه انتقل

إلى عالم جديد ، وكان يؤمن بسلسلتهم الميكانيكية إلا أنه لم يكن يرى أن القول بها يستلزم وجودها .

أخذ بعد ذلك يقوم بأسفار إلى مختلف البلاد ، ففي سنة ١٦٧٢ كان في لندن ، وفي سنة ١٦٧٦ كان في باريس ، ولكن يبدو أنه كان قد ذهب إليها لغرض سياسي محمله أن ألمانيا قد علمت أن لويس الرابع عشر ملك فرنسا ينتوى غزوها واحتلالها فأوفدت إليه «لينينز» سراً ، ليخدعه ويحوله عن مشروعه ، فذهب إليه كأنه لا يقصد شيئاً ثم أثار حديثاً عاماً عن الشعوب الشرقية ، ولما ذكر بينها اسم مصر أخذ يروج للملك فكرة غزوها واحتلالها ، ليلبيه بها عن غزو بلاده ، ولكنها لم يستمع لنصائحه .

إنطل بعد ذلك بعضاً من أهل عصره من دول مختلفة ، وبالعلماء والمفكرين كأساتذة «بور روایال» Port-Royal و «مالبرانش» و «هويجانس» العالم الطبيعي الذي اشتغل معه كثيراً وتأثر بآرائه الطبيعية تأثراً جلياً ، ولقد راسل «سپينوزا» . وفي سنة ١٦٧٦ حين غادر فرنسا من بهولاندا ، وحاول مقابلته ، فقابلها ، ولكن في احتياط شديد ، لأن سپينوزا كان يرى أن اتصاله بالسياسة يحول دون الثقة به كحكم .

ولم يعاد إلى ألمانيا صار صديق دوق «هانوفر» ومستشاره وأمين مكتبه ، وهنالاستولت عليه طائفة عظمى من الشواغل في الإدارة والسياسة والعلوم كالتاريخ والقواعد والحقوق وفقه اللغة وعلى الأخص الفلسفة ، وكذلك عن بمشروعات عظيمة ، فالم عن طريق المرسلين اليسوعيين بمعلومات هامة عن الصين ، ولعل ذلك أيضاً كان لغاية من غيات السياسة ، وقد تفاوض مع «بوسويه» في التوفيق بين الكنيستين الكاثوليكية والبروتستانتية وتوحيدهما ، ولكنه أخفق ، وقد تحدث مع بطرس الأكبر إمبراطور روسيا ليعرض عليه إصلاحات ، وقد أنشأ عدة مجامع وابتكر في الرياضة حساب الكميات الصغرى .

ومن هذا كله يبين أنه ليس الرجل الذي ينحصر في كتاب واحد كاسپينوزا ،  
وأنه كان لديه قوة على العمل وحركه عقلية منقطعتا النظير ، وغرام بالعلوم إلى حد أنه  
سئل يوماً لم تتزوج ؟ فأجاب قائلاً : ليس لدى من الوقت مايسمح لي بالزواج .  
وبعد هذه الحياة الحافلة التي قضى أواخرها منعزلاً عن الناس ، توفي في سنة ١٧١٦  
فكتبوا على تابوتة عبارته المشهورة وهي : « كل ساعة تضيع هي قطعة من الحياة ».

## (٢) متحانة :

حال الماشاغل الجمة التي شملت حياة لينيذ دون تكينه من تأليف كتاب جامع  
يستوعب عرضاً كاملاً لمذهبة ، ولهذا كان لا بد للباحث من أن يتعقب أجزاء هذا  
المذهب في أعيان مؤلفاته أو في ذلك العدد الضخم من الرسائل التي كتبها إلى أصدقائه  
وسنحاول أن نشير هنا إلى مايعنينا من هذه المنتجات في بيان آرائه ، وإليك ذلك :  
(١) بيان عن ما بعد الطبيعة ، وهي رسالة كتبها لـ « أرنو الجانسنيستي »

Arnauld le Janséniste في سنة ١٦٨٥ وتحتوي على أساسيات مذهبة .

(٢) نظرية نظام الطبيعة الجديد ، وهي مقالة نشرت في مجلة العلامة في سنة ١٦٩٥

(٣) المحاولات الجديدة على المقل البشري ، وقد نشر بالفرنسية في سنة ١٧٠٧

وهي موجز للاحظات على آراء « لوك » الفيلسوف الإنجليزي التجربى .

(٤) الألوهية ، وهي رسالة بالفرنسية حول وجود الإله وصفاته ، كانت غايتها  
إثبات الاتفاق بين الفلسفة واللاهوت .

(٥) دراسة « الموناد » أي نظرية الوحدات الروحانية ، وهي رسالة موجزة

كتبت في سنة ١٧١٤ لـ « أوجين » أمير ساقوا ، وقد احتوت على ملخص واضح  
منمق لرأيه في الوحدات التي سُنمر بها في فلسفته .

(٣) منهجه :

مُهَبِّهُ :

يمكن أن يعتبر ليينيير تلميذاً لديكارت وخصماً له في وقت واحد، لأنَّه يسير على منواله في تقرير أنَّ في الرياضة المثل الأعلى لجميع العلوم، ولكنه يهاجم منهجه مهاجنة عنيفة تنتهي إلى تقرير أنه يقدم إلى الباحثين بدل الجواهر فما، ويجزم بنقصه لبنائه على أساس غير واضح، ويعلن أنَّ منطق أرسطو – إذا ضم إلى منهجه ديكارت – يمكن أن يسد بعض ثغراته. ومن ناحية أخرى هو يصرح بأنَّه ألد الخصوم لفكرة الميكانيكية في الجانب المادي من الوجود، وهي التي قال بها ديكارت، وقد صرح بأنه – دون أنْ ينجد النتائج العلمية التي كشفت حدثاً – يريد أنْ يوفق بين فلسفة الطبيعة الجديدة وبين نظريات العصور القديمة والمدرسيين يانكاره الميكانيكية الديكارتية وإعادته نظرية العلة الفائية التي ارتدت في العصور الوسيطة ثوب العناية الإلهية.

ولقد حدثنا هو نفسه أنَّه أمضى عشرين عاماً في تكوين هذه النظرية وإصلاحها وإنعامها ومراجعتها.

### ما بعد الطبيعة عنده « La Métaphysique »

يؤسمن ليينيير فلسفته على مبادئ علم الطبيعة ثم لا يلبث أن يجتازه إلى ما بعد الطبيعة. هو يوافق بدياً على ما أعلنه هذا العلم من أنَّ كل شيء يعود إلى مبدأ الحركة في الطبيعة، ولكنه يتساءل عن نوع الحقيقة التي تحتويها هذه الحركة وعن عللها، ثم يحيط على هذا التساؤل بتقرير أنَّ الحركة نسبية في كل شيء، وهذا يقتضي الالتحتوى

على حقيقة مطلقة . وأما علتها فلم يقل فيهاديكارت - فياري لينيز - أكثر مما قاله القدماء ، وبالتالي لم يستطع شرحها إلا بدعواه أنها فعل إلهي ابتدائي . وعند لينيز أن الموجود الحقيق ليس هو الحركة نفسها ، ولكنه القوة التي هي علتها ، والتي هي باقية أثناء وجود الحركة وأنباء انقطاعها الظاهري أو النسبي <sup>(١)</sup> ، وذكر هذا القيد ضروري ، لأن السكون الحقيق أو المطلق ليس له وجود فيما يرى ، وإنما الحركة والسكون هما صورتان مختلفتان نسبيتان ، أو مظاهران متبادران من مظاهر القوة المطلقة التي هي علتهما ، وهو يعرفها بما يلي : «هي ما يحمل مع وجوده الحاضر عناصر التغيير في المستقبل ، أو هي ما يحتوى على منشأ كل التغيرات في حال ما ، وهي كل ما في وجود الأشياء من حقيقة» <sup>(٢)</sup> .

وإذاً ، فالعلة الحقيقة للحركة هي القوة المودعة أثناء الخلق في كل جسم والتي هي محدودة من جهة ، ومنوعة - بمعارضة الأجسام المختلفة - من السير إلى اللامادية ، وهذه القوة هي مبدأ غير مادي ، وهي الكائن الحقيق في كل مادي .

ومن هذا التقرير يرى المرء كيف أن لينيز يتعد عن ديكارت وينقده ، وأن أهم ما يأخذ عليه هو نظرية الجوهر ، فيقرر أولاً أنه لا يوجد جوهراً متبادران يدعى أحدهما بالفكرة ، والثاني بالامتداد كرأى أستاده ، وإنما توجد القوة وحدها ، وهو يزعم أن ديكارت ينخدع عندما يعلن أن كل ماتتعلقه «في يقين» من المادة هو الامتداد ، وأن الحركة في الامتداد هي الظاهرة المقلية الوحيدة ، وهي التغير الوحيد الذي يمكن أن يكون موضوع العلم في الجسم ، لأن الامتداد ليس جوهراً ، وإنما هو أمر ذهني ، كالعدد ولا يمكن أن تشرح به خصائص الأجسام ولا قوانين الحركة ، وذلك لأن الامتداد

---

(1) et (2) Leibniz, De ipsa natura, édition Erdmann, pages 155, 436 à 466. consulter Höffding. Histoire de la philosophie moderne, t. I p. 365, 366.

هو كثرة محسنة، إذ أنه قابل للانقسام إلى غير نهاية<sup>(١)</sup>. أما الجوهر ، فهو ما يستلزم فكرة الوحدة غير القابلة للتجزء . وإذا تألف من كثرة ، فإنما هي كثرة ذات وحدات شخصية متباعدة تحفظ كل منها بكيانها الفردي بحيث لا تتلاشى أية واحدة منها في غيرها ، وهي تدعى بالموناد «monades» ولكل منها خصائص معينة محددة بقانون خاص لا تلتبس بخصائص غيرها إلى حد يضمن لها الوحدة ، وهي بعيدة عن التركب الحقيقي بعدها يضمن لها البساطة التامة . وعلى هذا تكون القوة جوهرًا عاما ، مظاهره «الموناد» أو الوحدات البسيطة الشخصية اللامادية التي لا تركب فيها ولا انقسام والتي ليس التغير فيها إلا انتقالا خاصا لقانونها الخاص من حالة إلى أخرى كل منها . ولما سئل ليينيز عن هذه الوحدات التي لا تكون من غيرها ، ولا تؤلف غيرها تأليفاً كميا ، وإنما هي ترتبط مع هذا الغير فتؤلف بارتباطها موجودا قانونيا غير مادي ، أجب بأن الوسيلة لفهمها هي موازتها بنفسها الخاصة التي تتميز بمقادير القوى الموعدة فيها .<sup>(٢)</sup>

وهذه «الموناد» أو الوحدات الروحانية هي كنقط ميتافيزيكية أو جواهر فردية غير مادية مجردة ، وقد خلق الإله منها عدداً لا يتناهى ، وهي لا تفنى إلا بأمره ، وكذلك هي لاتتفعل بأى أثر خارجي كما أنه لا ينبع من كل واحدة منها أى أثر إلى غيرها كأنها توجد على انفراد لا يتغلغل فيها جوهر آخر ولا عرض . وكل واحدة منها خاضعة للتغير الآتي من داخل عميقها ، وهي تحيا وتتفعل بطريقة تخيلها قياساً على الوحدة التي فيها وهي أنيتنا . ولا بد أن تكون تلك «الموناد» مستتملة كنفسنا على أحاسيس وانعطافات ، وكل واحدة منها تمثل ما يجري فيها وفي الآخريات على درجات مختلفة ، ولكنها تعرف بصورة أوضح الأجزاء المتصلة بها من العالم ، ولا

---

(1) et (2) Leibniz, Système nouveau de la nature, édition Janet 1886, I, II, p. 527-528.

يوجد إلا وحدة وحيدة هي التي لدها عن كل شيء فكر يقينية ومتمنية، وهذه الوحدة هي الإله الذي هو عقل محب. وأما الوحدات الأخرى فيطبئها نفسها مبادىء التحديد والظلمة. ولما كانت هذه الطبات مختلفة، فقد كان من الضروري أن توجد بين معارفها تباينات لاتتناهى. فالتفكير في المعادن والنبات موجود ولكن أولى ومجدد من إدراك نفسه، وهو عند الحيوان أكثر نمواً، ولكنه عند الإنسان يبلغ درجة السمو ويظهر فيه الإدراك الواضح لنفسه كما يظهر العقل. وأخيراً على رأس الموجودات يوجد الإله الذي هو فكر محض وعقل مطلق.

ويجب أن نعرف أنه من المعادن إلى الإله أي من أدنى درجات سلم الموجودات إلى قمته ، كل مرتبط ، والكل يحيا ، والكل يعمل ، ولا شيء فاحل أو غافل . وقصاري القول : إن الوجود قصيدة بدعة تتتابع أبياتها كلها في نظام وانسجام وجمال .

العالم المحسّ

يرى ليينيزيز أن ناموس التماسك السادس بين الموجودات يقتضي ألا يكون هناك تبادل أساسى بين الفكر والمادة كما قررت ذلك الديكارتية زيفا ، وإنما الحق أن كل الموجودات مرتبطة ارتباطاً متناسقاً ، وأن الموجود الجدير بوصف الوجود هو النفوس ، وهى جواهر حية مشتملة على التفكير والرغبات والقوى ، وأن الإله نفسه هو جوهر كامل العقل ، وكمال الفعل ، وأن الكلمة الأولى والأخيرة في لغز الكون هي القوة الحية .

من هذا يتضح إذاً ، أن لينيز قد وصل إلى اليقين بأن أساس الأشياء هي حقائق ميتافизيكية وبأن المادة ليست إلا ظواهر بسيطة ، وهكذا البيان :

تمثل كل واحدة من المواند لعلها الذى هو عالم الجوادر الروحانية البسيطة إدراكاً خاصاً، ولكن هذا التمثل ليس كاملاً وليس متميزاً، لأنها كانت كل واحدة منها جوهرًا متناهياً لم يكن من الممكن أن يكون لديها عن الصلات النطقية والحقيقة بين الجوادر الأخرى إلا ت مثلات مختلفة، وهذه التمثلات تخليعها عليها في نظره الظواهر الحسنة القائمة في الأين والزمن . وإذاً ، فالعالم الحسن هو التمثل الخاص للمواند الإنسانية . ولكن ليس معنى هذا أنه سراب بمحض ، لأن هذه الظواهر - بعنوان أنها تمثل الجوادر الروحانية واتصالاتها - هي ثابتة الأساس ، ومتينة الارتباط . ومن آيات ذلك أن العلماء لو ثاقفة ارتباطها وتسلسلها يتبنّئون بها قبل وقوعها وما ذلك إلا لأن صلاتها قد وافقت ماتفاقه ضميه الحقائق العقلية ..

### سابقة الانسجام

لكن إذا لم يكن هناك إلا هذه الوحدات ، وإذا كانت لا تتعدي أنفسها ولا تخرج عن نواميسها الخاصة ، فكيف نفس اتفاقها جميعها ؟ .

يمحيط ليينيز على هذا السؤال بتقريره سابقية الانسجام وهو اتساق وضعه الإله جميع الكائنات يقتضي ألا يكون جوهر على آخر أى تأثير حقيق ، وأن ينمو كل واحد منها حسب نواميسه الفردية كما لو لم يكن موجوداً إلا الإله وهذا الجوهر ، ولكنه يقتضي أيضاً وجود التئام واتصال بين جميع هذه الكائنات قد ثبتهما الإله مرة واحدة لا يزال أثراً عالماً فيها مادامت موجودة<sup>(١)</sup> .

---

(1) Leibniz, Système nouveau de la nature, dans l'édition Janet, I. II p. 532-533.

## ألو ناره

إن اجتماع النفس والجسم أو اتصالهما هو عند ليينيز أحد تطبيقات نظرية الانسجام السابقة ، فحين يقرر أن النفس تؤثر في الجسم لا يكون ذلك إلا رمزا ، وإنما النفس - بعنوان أنها جوهر سام - لديها تمثيلات أكثر كثلا ، وهي التي تكشف أسباب أفعال الجواهر التي تؤلف أجسامنا . ومن ناحية أخرى هي تدع نفسها تعطف نحو الأهواء التي تتولد من التمثيلات الجسمية ، ولكن ليس معنى هذا الانعطااف أنها تخضع لأثر هذه الأهواء ضرورة فتفقد حريتها ، كلا ، فليينيز يتمسك بهذه الحرية تمسكا واضحا وإن كان ذلك ليس من السهل عليه مع تصريحه مرارا بأن لكل جوهر ناماوسا سابقا يحدد ميوله ، والنفوس بعض هذه الجواهر الخاضعة للتواقيس ، ولكن ليينيز يحيب على هذا بأن الانعطااف لا يتعارض مع الحرية ، وإنما التنفيذ هو الخضوع الفعلى الذي يتعارض معها ، وأن تعريف العمل هو «ما كان ثمرة للفكر الحر» ولما كانت تصرفات النفس كلها ناشئة عن تفكيراتها الخاصة ، فقد استحققت اسم الحرية التامة ، وقد أقر وجود الإمكان ، فأعلن أن هذه التصرفات كما يمكن أن تكون ، هي كذلك كان من الممكن لا تكون ، وهذا هو أساس الخلاف بينه وبين اسپينوزا الذي يقرر أن ما هو كائن كان يجب أن يكون . على أن رأى اسپينوزا يتناول كل مافي الكون من موجودات وظواهر وأحداث ، أما رأى ليينيز فهو أخلاقي خاص بالموناد الإنسانية وحدها ، لأن الموناد النباتية والمعدنية لا تصرف - فيما يبدوا لنا - حسب تأملاتها ، وبالتالي لا تكون حرة .

## نظريّة الصلح

لأنزيد أن نعرض هنا لوجود الإله عند ليينيز ، فقد استغل في هذا الصدد ماراقه من براهين القدماء والتوضطين والمحدين بعد أن وضح منها الغامض ، وأتم الناقص ،

ونظم المهوش ، وهذا غير كاف لحملنا على ذكر هذه البراهين ، ولكن الذى زراه جديرا بالعناية هنا هو رأيه في مسألة الأصلح ، فإن إنشاء العالم عنده يتضمن سابقية الاختيار ، والاختيار يستلزم مرجحا ، والرجح لا يكون لدى الحكيم إلا الأصلح ، إذ لا يعقل أن الإله يجهل الأصلح ، وإذا كان يعلمه ، فلا يعقل الالزمه ، وإذا كان يريد فلا يعقل إلا يقدر على تحقيقه ، أما أنه يعلمه ويستطيعه ولا يختاره ، فهذا سوء تدبير لا يتفق والألوهية الحكيمية . وإذا كان كل ذلك مماسكا وجب أن يكون اختيار الإله هو الأصلح ، وبعبارة أدق : كان اختيار الأصلح واجبا عليه ، بل كان من لوازم الألوهية ، إذما الذى يبقى للإله إذا سلب منه العلم أو الاختيار أو القدرة أو حسن التدبير ، وإذا تبين كل هذا وجب أن يكون : ليس في الإمكان أبدع مما كان .

#### د — جاساندي «Gassendi»

##### (١) مبادئ :

ولد «پير جاساندي» في مدينة «دينبي» بجنوب فرنسا في سنة ١٥٩٢ ، ولما نشأ درس اللاهوت والفلسفة دراسة عناية واهتمام ، ولهذا قلد بعض الوظائف الدينية وهو لا يزال في طليعة الشباب . وفي سنة ١٦١٧ عين واعظا ثم لم يثبت أن أُسند إليه منصب أستاذية الفلسفة في جامعة «إكس أن بروفانس» ولكنه سرعان ما ترك تدریس الفلسفة واشتغل بتدريس الرياضة في جامعة باريس وظل بها حتى توفي في سنة ١٦٥٥

##### (٢) مسجاته وآراؤه :

بدأ جاساندي آراءه الفلسفية بنقد لاذع سدده في طليعة حياته العلمية إلى فلسفة المدرسيين ، غير أن المرسوم الديني القاسى الذي صدر في سنة ١٦٢٤ ضد المذهب الحديثة فلسفية كانت أو علمية من جهة ، والحكم الجائر الذي دان غاليليو في سنة

١٦٣٣ من جهة أخرى كان لها في نفس فيلسوفنا أثر شديد إلى حد أن الجأء إلى إخفاء آرائه ومنتجاته ، ولا سيما أنه كان قد اعتنق مذهب كوپيرنيك في النوميس الكونية . ومهما يكن من الأمر فإنه كان شديد الإعجاب بـ<sup>ي</sup> يكون على ندرة المستسقين لآرائه في فرنسا ، وكان متصلاً بذلك الفيلسوف التجربى الإنجليزى «هوبس» كما كان يعتبر أشد المتحاملين على ديكارت حماسة وأكثرهم لذعا . وفي سنة ١٦٤٤ نشر باللاتينية كتاباً في نقد مذهبة ، وهو نقاش شيق بين المدرستين القياسية والتجريبية ، وقد نشر كذلك الاعتراضات الخامسة على كتاب «التأملات» لـ<sup>ي</sup> ديكارت ، وبالإجمال كان فيلسوفاً تجربياً بالمعنى الدقيق لهذه الكلمة ، فقرر أن وسائل المعرفة الإنسانية هي الحواس ، وأن أصول جميع أفكارنا كامنة في التجربة وحدها ، وحمل حملة شعواء على الحدس أو البداهة والقياس الديكارتىين .

يبعد أن القسم الذى هو أخصب فلسفته ابتكاراً والذى سبب له شهرة عظيمة هو حاولاته الخاصة التى كانت الثانية من نوعها بعد محاولات «چيور دانو برونو» في تجديد الفكرة الذرية عن الكون ، ويبدو أن هذه الآراء الجريئة المتطرفة عن الذر من ناحية ضد البداهة والقياس من ناحية ثانية هي التي حملت البرير لانج «Albert Lange» مؤرخ المادية في العصور الحديثة على أن يضعه في صفو المجددين إلى جانب ديكارت وـ<sup>ي</sup> يكون ، وأن يقول عنه : إنه - عن طريق البصر اليقيني بالأمور - قد اختار من بين جميع المنهج القدیع ما يتفق خير اتفاق مع الميل الحديثة .

كان من الطبيعي - وقد اعتنق جاساندى آراء إـ<sup>ي</sup> بيكور في الذر - أن يناضل عن شخصيته ومذهبة ضد المهاجمات التى كانت توجه إليه ، على أن اعتناقه لهذه الآراء الذرية لم يأت عفواً ، وإنما كان بعد دراسة طويلة وتأمل عميق ، فقد أمضى أكثر من عشرين عاماً في دراسة أرسطو ونقد مذهبة ، وكان من نتائج هذا الجهد الجبار كتابه

الفلسفي العظيم الذي وضعه باللاتينية والذي بدأ بهدم آراء أرسطو في سنة ١٦٢٤ وانتهى منه في سنة ١٦٤٥ ولكن طغيان عصره على العلم واضطهاده حرية الرأي قد اضطراء إلى إحراق قسم من هذا الكتاب.

وبعد انتهاءه من هدم مذهب أرسطو - فيما يعتقد - أعاد بناء الذريعة الإبيكورية على أنقاضه فكتب فيما بين سنتي ١٦٤٦ و ١٦٥٣ مؤلفاته عن إبيكور ثم قوى على آثارها بتدوين مذهبة الخاص ، ومجمله أنه صدر في آرائه عن ذلك المبدأ الديموكريتي القديم ، وهو أنه من المستحيل أن ينشأ شيء عن لاشيء ، وأن ينتهي شيء إلى لاشيء ، وهذا يقتضي أن يبقى الشيء الأساسي الذي نشأت منه الكائنات على حاله بقاء تاماً أثناء كل تلك التغيرات الظاهرة العارضة ، وهذا البقاء التام لا يتيسر إلا لشيء تتحقق فيه الكثرة والصلابة وعدم قابلية الانقسام ، وهذه الصفات لا تتحقق مجتمعة إلا في الدر ، ومتى ثبت وجود الدر وجب أن تكون بين وحداته مقادير من الفراغ ليتمكن تحرك تلك الوحدات فيها مادام أن حركاتها هي متأتى كل التغيرات التي تحدث في الطبيعة ، وأن جميع العلل المؤثرة هي ميكانيكية ناشئة من الحركة ، ولما كانت الحركة لا تنتج إلا بالمحصلة ، فقد لزم أن تكون كل العلل مادية لكي يمكن تعاوها ، وبالتالي لكي يمكن إنتاجها . ولهذا لا تتحرك النفس البدن إلا لأنها مادية من بعض جوانبها ، أي من حيث هي نفس غاذية حسية .

غير أن جاساندی - لأمر ما كالثانية أو المجاملة أو غيرها - لم ينته به هذا المبدأ إلى الدهرية التي انتهى بديموكريت وإبيكور إليها ، إذ قرر أن الإله هو خالق الدر ، وأن النفس البشرية مؤلفة من جوهرين أحدهما مادي ، وهو متصل بالإله اتصالاً استثنائياً . ولا ريب أن هذا الرأي يشبه رأى الأشعرية الذين بعد أن تلمذوا على ديموكريت في نظرية الجوهر الفرد أو الجزء الذي لا يتجزأ عادوا بها إلى الإسلام فأخضعوها لمبادئه

وانتزعوا من الذرات أزيتها وأبديتها وأحلوا محلهما المحدث وقابلية الفناء بأمر الإله  
الذى هو وحده الأزلى الفاعل الخالق المدبر .

ومعها يكن من شيء فإن هذا الرأى الجasanدى قد حمل البيئتين : العلمية واللاهوتية  
كلتىهما على العدول عن الفكرة القديمة التي كانت تعتبر أن مذهب الذريه ينتهي حتى  
إلى الدهريه ، وليس هذا بالشيء الهين فقد أصبح علم الطبيعة منذ ذلك الحين يستطيع  
الاشغال بنظريه الذر حسب ما تدعوه الحاجة إلى ذلك . ولا جرم أن هذه نعمة أسداتها  
جاساتدى إلى العلم بازالته تلك العقبة الكاداء من سبيل تقدمه .

على أن هذه ليست هي المساهمة الوحيدة التي قام بها فيلسوفنا في هذا التقدم ، بل  
هو قد بذل في تحقيقه مجهوداً عظيماً عندما قرر – في نظرية الآلة الطبيعية – أن المادة  
خصائص أخرى غير الامتداد والحركة كثبوت الإحساس مثلاً للذر الذي تألفت منه ،  
أو عند ما أقر استمرار قابلية الانقسام رياضياً ووقف الانقسام الفعلى عند حد معين ،  
وهذا أيضاً يذكرنا بذلك الجدل الحاد الذي دار بين أبي المذيل العلاف والنظام حيث  
دان الأول – متأثراً بيديو كريت – بوجود الجزء الذي لا يتبعجزاً ، وآمن الثاني ، تبعاً  
لأنجاز أجوراس ، بقابلية الأجسام الانقسام إلى غير نهاية ، أو يعيد إلى أذهاننا ذكريات  
تلك العركة العنيفة التي اندلع لها بين فلاسفة الإسلام والأشاعرة ، إذ قرر الأولون أن  
الأجزاء قابلة للانقسام عقلاً لافعلاً ، بينما أعلن الآخرون أنها لا تقبل الانقسام لافعلاً ولا  
عقلاً ، ولا فرضوا وهم . وقد أقام كل من الفريقين على صحة رأيه حججاً ليس هنا مجال إثباتها .  
ومن الآراء التي بشر بها جasanدى ودعا إليها في قوة ونشاط أن الحركة الكونية  
ليست هي الثابتة الدائمة ، وإنما المتصف بالثبات والدوم هو القوة الحركة وحدها . ومن  
آيات ذلك أن بعض المتحرّكات ينقطع عن الحركة فيئول إلى سكون ثم يعود إلى الحركة ،  
وما ذلك إلا لانفعاله بفاعل لا يزول ولا تنقض قوته ، ويبدو أنه في هذا الرأى متأثر  
بجالييو الذى كان مفتوناً به إلى حد بعيد .

# Bibliographie

## - Textes et traductions des auteurs.

- F. Bacon, Oeuvres philosophiques, 1 vol., Delagrave, Paris.
- G. Bruno, Cause, Principe et Unité, trad. E. Namer, coll. textes et traductions, Alcan, Paris.
- N. de Cusa, De la docte ignorance, trad. L. Moulinier, coll. textes et traductions, Alcan, Paris.
- R. Descartes, Oeuvres complètes, édition du centenaire, C. Adam et P. Tannery, 11 vol., Paris 1897-1909.
- G. Galilée, Oeuvres, Florence 1842.
- G. W. Leibniz, Oeuvres philosophiques, pub. par P. Janet, 2 vol., Alcan, Paris.
- Choix de textes, traduit par Archambault, Rasmussen, Paris.
- M. de Montaigne, Essais, 3 vol, édi. P. Villey, Alcan, Paris 1922-1924
- Extraits de Montaigne, pub. par P. Villey, Plon, Paris,
- P. Pomponazzi, Les causes des merveilles de la nature, tr. fr. par H. Busson, Rieder, Paris 1930.
- B. Spinoza, Oeuvres de B. Spinoza, pub. par J. Van Volten et J. P. N. Land, 4 vol., Alcan, Paris.

---

## Ouvrages modernes

- Ch. Adam, La Philosophie de François Bacon, Paris.
- Berti, Giordano Bruno de Nola, Turin 1889.
- E. Bréhier, Histoire de la philosophie, tomes I et II, Alcan, Paris.
- L. Brunschvicg, Spinoza et ses contemporains, Alcan, Paris.
- E. Chartier, Spinoza, Mellottée. Paris.

V. Delbos, La philosophie, française, Plon-Nourrit, Paris.

- Le spinozisme, Paris, 1916.
- Le problème moral dans la philosophie de Spinoza, Alcan, Paris 1893.
- Figures et doctrines de Philosophes, Paris 1918.
- Malebranche, Plon, Paris.

L. Dimier, Descartes, Paris 1917.

V. Fiorentino, Piétra Pomponazzi, Vérone 1869.

J. F. Fries, Die Geschichte der Philosophie, Zweiter Band, Halle 1840.

E. Gebhart, La Renaissance italienne et la philosophie de l'histoire, Paris 1887.

E. Gilson, La liberté chez Descartes et la théologie, Alcan, Paris.

Halbwachs, Leibniz, Mellottée, Paris.

O. Hamelin, Le système de Descartes, Alcan, Paris.

H. Höffding, Histoire de la Philosophie moderne, Tome I, traduction P. Bordier, Paris 1924.

G. Huan, Le Dieu de Spinoza, Alcan, Paris.

Janet et Séailles, Histoire de la Philosophie, Paris 1932.

A. Lange, Histoire du matérialisme, trad, française Paris 1877-1879.

A. Lefranc, Le platonisme et le plotinisme sous la Renaissance, dans « Revue d'histoire littéraire », Paris 1895.

Liard, Descartes, Paris 1881.

L. Mabilleau, Césare Crémonini, la Philosophie de la Renaissance en Italie, Paris 1881.

— 181 —

- E. Namer, Les aspects de Dieu dans la philosophie de Giordano Bruno, Paris 1926.
- C. Piat, Leibniz, coll. Les grands philosophes, Alcan, Paris.
- Prantl, Galilei und Kleper als Logiker, Münchener Sitzungsberichte, 1875.
- G. Séailles, Léonard de Vinci, 4ème édit., Paris 1912.
- G. Sortais, La philosophie moderne depuis Bacon jusqu'à Leibniz, Paris 1920.
- F. Strowski, Montaigne, Paris 1912.  
— De Montaigne à Pascal, Plon, Paris 1907.
- P. Villey, Les sources et l'évolution des Essais de Montaigne, 2 vol., Paris 1908.
- E. Vansteenberghe, Le cardinal Nicolas de cues, Paris 1922.

# فهرس

| الصفحة | الموضوع                    | الصفحة | الموضوع               |
|--------|----------------------------|--------|-----------------------|
| ٣٣     | التيار العلمي              | ٣      | مقدمة عصر النهضة      |
| ٣٤     | ليوناردي فانسي             | ٧      | تمهيد لون النهضة      |
| ٣٥     | كاشفو الكيان الجديد للعالم | ٧      | أسباب النهضة ونتائجها |
| ٣٦     | كوبيرنيك                   | ٨      | التيارات الفكرية      |
| ٣٧     | كيان العالم عند            | ٩      | التيار الأرسطي        |
| ٣٧     | جان كلبير                  | ١٢     | بييترو بومبونازى      |
| ٣٨     | جاليليو                    | ١٣     | التيار الأفلاطونى     |
| ٣٨     | حياته                      | ١٣     | نيكولا الكوزى         |
| ٣٩     | النهج والبادىء             | ١٤     | چيورданو برونو        |
| ٤١     | الكيان الجديد للعالم       | ١٥     | منتجاته وآراؤه        |
| ٤٢     | نظريّة الحركة              | ١٦     | التيار الأخلاقى       |
| ٤٣     | نظريّة المعرفة والنسبة     | ١٧     | ميشيل دى موتينى       |
| ٤٥     | الإعداد للفلسفة الحديثة    | ١٩     | حياته                 |
| ٤٥     | تمهيد                      | ١٩     | مؤلفاته               |
| ٤٦     | ميزتا الفلسفة الحديثة      | ١٩     | فلسفته                |
| ٤٧     | فرانسوا بيكون              | ٢٢     | رأيه في التربية       |
| ٤٧     | حياته                      | ٢٥     | رأيه في الأخلاق       |
| ٤٩     | منتجاته                    | ٢٧     | تأثير موتنى وتأثيره   |
| ٥١     | مذهبـه                     | ٢٩     | نقد آرائه             |
| ٥٢     | نظريـة الأوثان             | ٣٢     |                       |
| ٥٣     | أوثان النوع                | ٣٣     |                       |

| الصفحة | الموضوع                       | الصفحة | العنوان                 |
|--------|-------------------------------|--------|-------------------------|
| ٩١     | فلسفته الدنيا أو الطبيعة عنده | ٥٣     | مان الكهف               |
| ٩١     | تمهيد                         | ٥٣     | مان السوق               |
| ٩٢     | المادة                        | ٥٤     | مان المسرح              |
| ٩٤     | نشأة العالم الظاهري           | ٥٥     | ستقراء                  |
| ٩٦     | صلة النفس بالبدن              | ٥٩     | ناهب المقلية العظمى     |
| ٩٧     | فلسفته العملية أو الأخلاق     | ٥٩     | سيميد                   |
| ٩٧     | الأخلاق التقليدية             | ٦١     | نكارت <sup>كما</sup>    |
| ٩٨     | الخير الأعلى                  | ٦١     | خصيته                   |
| ١٠٠    | الحرية الفردية                | ٦١     | ياته                    |
| ١٠٢    | نقاش وجدل                     | ٦٣     | لعلم الأول              |
| ١٠٢    | نقد النهج                     | ٦٤     | لعلم الثاني             |
| ١٠٣    | اعتراضات على ما بعد الطبيعة   | ٦٥     | لعلم الثالث             |
| ١٠٥    | نقد الطبيعة                   | ٦٨     | ؤلفاته                  |
| ١٠٦    | أشياء الديكارتية وخصوصيتها    | ٦٨     | لسفوته العليا           |
| ١٠٦    | تمهيد                         | ٦٨     | نظرة عامة               |
| ١٠٧    | مالبرانش                      | ٧٢     | ادأ الأساسي أو العقل    |
| ١٠٧    | حياته ومؤلفاته                | ٧٣     | حج                      |
| ١٠٩    | فلسفته                        | ٧٩     | سط الحقائق أو أنا أفك   |
| ١٠٩    | تمهيد                         | ٨٣     | كرة الحقيقة الإلهية     |
| ١١٠    | نظرية الكشف بالإله            | ٨٤     | زأين وجود الإله         |
| ١١٣    | مذهب الفرصة                   | ٨٦     | إحظات على ألوهية ديكارت |
| ١١٦    | آراءه الأخلاقية               | ٨٨     | الضمان الإلهية          |

| الصفحة | الموضوع             | الصفحة | الموضوع             |
|--------|---------------------|--------|---------------------|
| ١٢٩    | تمهيد               | ١١٧    | سيينوزا             |
| ١٢٩    | ما بعد الطبيعة عنده | ١١٧    | حياته ومؤلفاته      |
| ١٣٢    | العالم الحسن        | ١١٩    | فلسفته              |
| ١٣٣    | سابقية الانسجام     | ١٢١    | ما بعد الطبيعة عنده |
| ١٣٤    | الإنسان             | ١٢٣    | الجبرية الكونية     |
| ١٣٤    | نظرية الأصلح        | ١٢٤    | الجبرية الفردية     |
| ١٣٥    | جساندي              | ١٢٦    | ليفينز              |
| ١٣٥    | حياته               | ١٢٦    | حياته               |
| ١٣٥    | منتجاته وآراؤه      | ١٢٨    | منتجاته             |
| ١٣٩    | مصادر               | ١٢٩    | مذهبه               |
| ١٤٢    | فهرست               |        |                     |

